
                                        
 
 

 

 
 

                          INCONTRI DI FORMAZIONE 
 
 

Associazione 
Cultura & Sviluppo - Alessandria 

 

CORSO ROMITA, 79 - 15100 ALESSANDRIA 
TEL. (0131) 325371 

TELEFAX (0131) 440770 – E MAIL: acsal @acsal.org 
WEB  SITE: www.acsal.org 

 
 
 

 
 
 

SINTESI INCONTRO 
 
 

SU 
 
 
 
 

CRESCERE TRA DUE CULTURE. 
 LA COSTRUZIONE DELL’IDENTITÀ TRA APPARTENENZE DIVERSE 

 

 

 
 

 
 
 

21 marzo 2002 
 

 
- Sintesi della relazione a cura del prof. ROBERTO BENEDUCE 

(Etnopsichiatra e psicoterapeuta, professore associato di Antropologia culturale presso la Facoltà di 
Psicologia dell’Università di Torino. Direttore del centro “Frantz Fanon”, che si occupa dei problemi 
psicologici e di adattamento sociale degli immigrati. Autore di numerose pubblicazioni tra cui “Mente, 
persona, cultura. Materiali di etnopsicologia” (L’Harmattan, Torino 1999)  

   
- Principali approfondimenti del dibattito  

 
 
 

 
 
 

Verbaliste: M. Alessandra Pugliese, Valentina Verardo 
 
 
 



 2 

Alessandria, 21 marzo 2002 
 

 

CRESCERE TRA DUE CULTURE. 
LA COSTRUZIONE DELL’IDENTITÀ TRA APPARTENZE DIVERSE 

 
Sintesi della relazione a cura del prof. ROBERTO BENEDUCE (Etnopsichiatra e psicoterapeuta, 
professore associato di Antropologia culturale presso la Facoltà di Psicologia dell’Università di Torino. 
Direttore del Centro “Frantz Fanon” e autore di numerose pubblicazioni, tra cui “Mente, persona, cultura. 
Materiali di etnopsicologia”).  
 
 
La riflessione proposta dal relatore è relativa alle problematiche correlate al crescere tra due culture diverse, 
condizione tipica di coloro che vivono l’esperienza della migrazione e che, quindi, si trovano in bilico tra 
differenti dinamiche sociali, culturali, economiche e politiche, spesso tra loro contrastanti.  

Le questioni sollevate da questa peculiare condizione sono talmente complesse da richiedere, per la loro 
risoluzione, l’intervento di diverse figure professionali, oppure il ricorso a discipline che, come l’etnopsichiatria, 
intrecciano diversi approcci consentendo una più articolata comprensione dei problemi.       

Per dare maggiore organicità all’esposizione di una questione così ampia e complessa il relatore ha suddiviso 
la tematica in due punti principali.  

Il primo riguarda la definizione di cultura, suscettibile di molti malintesi. In generale, si può affermare che 
cultura è ciò che ci differenzia o ci accomuna con l’altro, permettendoci di orientare i nostri comportamenti ed 
atteggiamenti sulla base di una serie di aspettative socialmente condivise.  

Il dato oggettivo relativo all’appartenenza ad una cultura piuttosto che ad un’altra non deve, però, condurci a 
adottare stereotipi, più o meno stigmatizzanti, frutto di processi di banalizzazione e semplificazione di situazioni 
in realtà molto complesse.  

È sicuramente vero che l’appartenenza ad una cultura e ad una società influiscono notevolmente su com-
portamenti, atteggiamenti, credenze, usanze e stili di vita; ma non dobbiamo dimenticare le possibilità di autode-
terminazione e l’unicità di ogni persona.  

L’impossibilità di considerare una persona completamente distaccata dalla cultura d’appartenenza si lega in 
etnopsichiatria, così come in altri ambiti disciplinari, all’ingiustizia di attribuire a priori determinati tratti, 
ritenuti tipici, unicamente sulla base di tale appartenenza.  

Si avverte, quindi, la necessità di una continua oscillazione tra “universalismo” e “particolarismo”, fonda-
mentale per una vera comprensione delle problematiche sollevate da condizioni così peculiari.  

Per chiarire maggiormente la necessità di questo duplice approccio a tematiche così spinose il relatore ha 
fornito all’auditorio una serie di esempi concreti. Ha richiamato all’attenzione il problema delle mutilazioni 
sessuali, pratica purtroppo abbastanza diffusa in Africa e in Asia, equiparato nella legislazione belga a qualsiasi 
altro abuso sessuale compiuto sui minori.  

Ebbene, secondo il relatore un approccio del genere è errato poiché si propone una risoluzione “all’oc-
cidentale” di una questione che, non essendo tipica della nostra cultura, non può essere affrontata con strumenti 
per noi usuali; così come non è corretto l’atteggiamento di coloro che giustificano tali pratiche in virtù di 
consolidate tradizioni.  

Un’altra scottante questione sollevata è quella relativa alla prevalenza di stranieri reclusi nelle carceri 
minorili del nostro paese. Il relatore denuncia il fatto che la nostra società, invece d’interrogarsi sulle concrete 
ragioni di una realtà così drammatica, preferisce procedere per automatismi criminalizzando le persone in base 
alla loro etnia o alla loro provenienza.      

Ciò si collega al secondo argomento della riflessione, relativo all’iniziazione dei bambini stranieri. Per 
comprendere meglio tale tematica è opportuno chiarire il concetto stesso d’iniziazione e i rituali che spesso 
accompagnano tale processo.  

L’iniziazione, semplificando, è la cerimonia più o meno formale attraverso la quale, in molte società e 
civiltà, si compie il passaggio dall’infanzia all’età adulta e prevede il superamento di una serie di prove 
spesso dolorose e difficili.  

I sentimenti che tali rituali, oggetto privilegiato di molti documentari etnografici, provocano in noi 
occidentali oscillano dall’orrore al “divertimento” e, al tempo stesso, marcano una netta differenza tra “noi” e 
“loro”.  



 3 

Numerosi rituali di passaggio tipici di molte tribù africane sono ormai decaduti perché le dinamiche culturali 
in atto li hanno sostituiti con altri riti e cerimonie. Tra i nuovi rituali si segnala, ad esempio, l’esperienza della 
migrazione che per molti giovani africani, e non solo, rappresenta il passaporto per il mondo degli adulti.  

I primi giorni di vita lontani dalla comunità d’appartenenza, dalla famiglia d’origine, in un paese diverso per 
lingua, tradizioni, religione e cultura, ciò che Roland Barthes definisce come “totale incertezza dei segni”, 
possono costituire una prova ben più ardua di qualsiasi altra che i coetanei dovranno affrontare al cospetto degli 
anziani del villaggio.  

Coloro che fanno ritorno al villaggio d’origine nutrono la fantasia delle giovani generazioni con racconti 
dell’esperienza migratoria che spesso non corrispondono al reale stato delle cose. Descrivono i paesi occidentali 
come luoghi in cui tutto è possibile, dove si lavora, si vive nell’agio e senza troppi problemi; trascurano, 
ovviamente, i particolari più problematici delle loro esperienze, mai racconteranno che in occidente vivevano 
d’espedienti e in condizioni di spaventoso degrado, a contatto con società che spesso li rifiutano.   
     Quali sono i motivi che portano molti giovani immigrati a compiere atti violenti? Perché intraprendono un 
cammino così stridente con il loro reale progetto di vita?  

Da queste domande il relatore ha sollevato questioni spinose, riguardanti soggettività che, spesso rinchiuse 
nel silenzio, vogliono imporsi alla nostra attenzione e uscire da quella marginalità in cui noi le abbiamo relegate.  

La scuola, è vero, sta facendo molto per una maggiore coscienza e conoscenza di tematiche relative alla 
multiculturalità e all’interculturalità ma la nostra società non è così aperta e continua a procedere nella rego-
lazione dei rapporti tra culture diverse secondo logiche di sopraffazione e violenza, adottando automatismi 
ormai divenuti inaccettabili.  

Purtroppo, però, anche molti operatori all’interno della scuola non sono capaci di affrontare i disagi derivanti 
dall’appartenenza a mondi culturali diversi.  

Di fronte a manifestazioni di sofferenza dell’alunno immigrato molti insegnanti credono di poter risolvere la 
questione ricorrendo all’aiuto di esperti. Spesso, però, lo stesso personale esperto non possiede le competenze e 
la sensibilità adeguate alla reale risoluzione del problema.  

Riguardo a tale questione il relatore ha fornito un altro esempio molto significativo derivante dalla personale 
esperienza professionale.  

È la storia di due giovani fratelli africani, entrambi studenti, che mostravano chiari segni di disagio e 
disadattamento all’ambiente scolastico: l’uno con atteggiamenti aggressivi, l’altro con disattenzione unita a 
demotivazione. Si ricorse all’intervento di un neuropsichiatra, ma, anche dopo diverse sedute, la situazione 
rimase immutata. Fu allora che si decise di ricorrere all’aiuto offerto dal Centro “Frantz Fanon”, di cui il 
Professore, come già precedentemente ricordato, è direttore.  

L’approccio alla questione fu il seguente: non si analizzò unicamente il comportamento dei due fratelli, ma si 
tentò di risalire alle profonde radici del disagio, dapprima valutando la situazione familiare, che mostrò subito 
alcuni tratti problematici, in seguito sottoponendo la madre dei due ragazzi ad alcune sedute terapeutiche.  

Da ciò emerse che i comportamenti dei due ragazzi erano le proiezioni di disagi ed ansie della donna, che 
non riusciva a vivere serenamente in una cultura differente da quella di provenienza e temeva che i figli fossero 
sotto l’influsso di qualche sortilegio. Tali ansie e paure si riflettevano anche nell’attività onirica di uno dei due 
ragazzini il quale, sovente, sognava un capretto sgozzato. La famiglia presentava, inoltre, problemi economici, 
legati alla situazione lavorativa precaria della donna ed era assente una figura maschile che potesse aiutare la 
madre nell’educazione dei figli.  

    Da quanto detto sopra possiamo ricavare ulteriori considerazioni relative alle difficoltà che incontrano le 
famiglie che sperimentano l’esperienza della migrazione, esperienza che, inoltre, scardina le strutture sociali 
tipiche innescando dinamiche molto complesse.  

Nel caso in cui, ad esempio, solo uno dei due coniugi decida di emigrare in un altro paese i problemi più 
frequenti sono correlati alla difficoltà di mantenere unito il nucleo familiare. Se, invece, le famiglie si muovono 
unite verso altri paesi e culture le questioni spinose più frequenti riguardano l’innescarsi di conflitti inter-
generazionali tra genitori e figli.  

Questi ultimi, infatti, riescono ad integrarsi maggiormente nel nuovo paese, anche grazie alla funzione 
socializzatrice svolta dalla scuola; i genitori, invece, desiderando mantenere viva la cultura tipica del paese di 
provenienza, propongono modelli culturali e educativi dissimili e, a volte, contrastanti da quelli sperimentati 
quotidianamente dai figli. 

La relazione ha certamente offerto numerosi spunti di riflessione a tutti coloro che erano presenti in sala, sia 
per il racconto di alcune particolari esperienze di lavoro “sul campo”, sia per la sensibilità e l’umanità con cui 
tali vicende sono state narrate.  



 4 

Da ogni storia raccontata si possono dedurre la reale drammaticità e problematicità di vite oscillanti tra 
diverse appartenenze culturali, le difficoltà che possono incontrare tutti coloro che decidono di dedicarsi con 
impegno e serietà all’aiuto di queste persone, l’impossibilità di avere metodi di supporto e conoscenze certe e 
stabili che dicano come operare in particolari situazioni.  

C’è la persona con la sua particolare esperienza, la sua vita, la sua provenienza, la sua cultura, insomma il 
suo mondo personale, accanto ad un’altra persona con le sue conoscenze, il suo sapere e i suoi strumenti 
professionali che, però, sono di poco aiuto se non supportate da una grande sensibilità e dalla consapevolezza 
della loro limitatezza e finitudine.  

È questo il modo di operare dell’etnopsichiatria: non si possono prescrivere ricette preconfezionate, l’azione 
si costruisce in ogni singolo momento dell’incontro con l’altro, si procede con incertezza metodologica perché 
l’unico metodo valido è quello di aprirsi ad una dimensione dell’ascolto empatico che nessuna conoscenza 
disciplinare può fornire.  

 
 
 
   

 
 

 
 
 

 
Il dibattito si è articolato su diversi punti tra i quali possono essere richiamati in particolare i seguenti. 
 
a) L’incertezza è condizione comune a tutte le persone, non solo per coloro che vivono in un paese diverso da 

quello di provenienza. E’ un’esperienza che può condurre a vivere le relazioni con gli altri in modo 
problematico, proprio perché ci sono questioni irrisolte a livello del proprio sé. Le categorie concettuali 
“noi” e “loro” sono poco utili in tali frangenti perché non permettono un approccio valido al problema, si 
limitano a proporre visioni stigmatizzanti.     

b) Essere aperti alla diversità non dovrebbe ridursi ad incontri sporadici e limitati (es: mangiare cous-cous, 
ballare la salsa piuttosto che il merengue…) che rappresentano unicamente frammenti di una cultura. Per 
avvicinarci veramente ad un’altra persona occorre una grande umanità, unita alla consapevolezza che 
l’appartenenza ad una determinata cultura ci racconta poco o nulla.  

c) Sono state richieste delucidazioni sul funzionamento del Centro “Frantz Fanon” e sul ruolo dei mediatori 
culturali. Il Centro è stato fondato sette anni fa all’interno dell’ASL di Torino per fare fronte ai numerosi 
problemi presentati dalla popolazione immigrata. Il ruolo dei mediatori è di agevolare l’incontro con una 
cultura diversa, spesso incomprensibile, in un modo il più possibile personalizzato ma, al tempo stesso, 
utilizzando adeguate competenze che derivano da una formazione specifica.    
                   

 
PRINCIPALI APPROFONDIMENTI DEL DIBATTITO 

 


