Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

CORSO ROMITA, 79 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. (0131) 325371
TELEFAX (0131) 440770 — E MAIL: acsal@acsal.org
WEB SITE: www.acsal.org

INCONTRI DI FORMAZIONE

SINTESI INCONTRO

SU

CRESCERE TRA DUE CULTURE.
LA COSTRUZIONE DELL’IDENTITA TRA APPARTENENZE DIVERSE

21 marzo 2002

Sintesi della relazione a cura del prof. ROBERTO BENEDUCE

(Etnopsichiatra e psicoterapeuta, professore associato di Antropologia culturale presso la Facolta di
Psicologia dell’Universita di Torino. Direttore del centro “Frantz Fanon”, che si occupa dei problemi
psicologici e di adattamento sociale degli immigrati. Autore di numerose pubblicazioni tra cui “Mente,

persona, cultura. Materiali di etnopsicologia” (L’Harmattan, Torino 1999)

Principali approfondimenti del dibattito

Verbaliste: M. Alessandra Pugliese, Valentina Verardo



Alessandria, 21 marzo 2002

CRESCERE TRA DUE CULTURE.
LA COSTRUZIONE DELL’IDENTITA TRA APPARTENZE DIVERSE

Sintesi della relazione a cura del prof. ROBERTO BENEDUCE (Emopsichiatra e psicoterapeuta,
professore associato di Antropologia culturale presso la Facolta di Psicologia dell Universita di Torino.
Direttore del Centro “Frantz Fanon” e autore di numerose pubblicazioni, tra cui “Mente, persona, cultura.
Materiali di etnopsicologia™).

La riflessione proposta dal relatore ¢ relativa alle problematiche correlate al crescere tra due culture diverse,
condizione tipica di coloro che vivono l’esperienza della migrazione e che, quindi, si trovano in bilico tra
differenti dinamiche sociali, culturali, economiche e politiche, spesso tra loro contrastanti.

Le questioni sollevate da questa peculiare condizione sono talmente complesse da richiedere, per la loro
risoluzione, ’intervento di diverse figure professionali, oppure il ricorso a discipline che, come 1’etnopsichiatria,
intrecciano diversi approcci consentendo una piu articolata comprensione dei problemi.

Per dare maggiore organicita all’esposizione di una questione cosi ampia e complessa il relatore ha suddiviso
la tematica in due punti principali.

11 primo riguarda la definizione di cultura, suscettibile di molti malintesi. In generale, si puo affermare che
cultura ¢ cio che ci differenzia o c¢i accomuna con 1’altro, permettendoci di orientare i nostri comportamenti ed
atteggiamenti sulla base di una serie di aspettative socialmente condivise.

11 dato oggettivo relativo all’appartenenza ad una cultura piuttosto che ad un’altra non deve, pero, condurci a
adottare stereotipi, pitt 0 meno stigmatizzanti, frutto di processi di banalizzazione e semplificazione di situazioni
in realtd molto complesse.

E sicuramente vero che I’appartenenza ad una cultura e ad una societa influiscono notevolmente su com-
portamenti, atteggiamenti, credenze, usanze e stili di vita; ma non dobbiamo dimenticare le possibilita di autode-
terminazione e ’unicita di ogni persona.

L’impossibilita di considerare una persona completamente distaccata dalla cultura d’appartenenza si lega in
etnopsichiatria, cosi come in altri ambiti disciplinari, all’ingiustizia di attribuire a priori determinati tratti,
ritenuti tipici, unicamente sulla base di tale appartenenza.

Si avverte, quindi, la necessita di una continua oscillazione tra “universalismo” e “particolarismo”, fonda-
mentale per una vera comprensione delle problematiche sollevate da condizioni cosi peculiari.

Per chiarire maggiormente la necessita di questo duplice approccio a tematiche cosi spinose il relatore ha
fornito all’auditorio una serie di esempi concreti. Ha richiamato all’attenzione il problema delle mutilazioni
sessuali, pratica purtroppo abbastanza diffusa in Africa e in Asia, equiparato nella legislazione belga a qualsiasi
altro abuso sessuale compiuto sui minori.

Ebbene, secondo il relatore un approccio del genere ¢ errato poiché si propone una risoluzione “all’oc-
cidentale” di una questione che, non essendo tipica della nostra cultura, non puo essere affrontata con strumenti
per noi usuali; cosi come non & corretto 1’atteggiamento di coloro che giustificano tali pratiche in virta di
consolidate tradizioni.

Un’altra scottante questione sollevata ¢ quella relativa alla prevalenza di stranieri reclusi nelle carceri
minorili del nostro paese. Il relatore denuncia il fatto che la nostra societa, invece d’interrogarsi sulle concrete
ragioni di una realta cosi drammatica, preferisce procedere per automatismi criminalizzando le persone in base
alla loro etnia o alla loro provenienza.

Ci0 si collega al secondo argomento della riflessione, relativo all’iniziazione dei bambini stranieri. Per
comprendere meglio tale tematica ¢ opportuno chiarire il concetto stesso d’iniziazione e i rituali che spesso
accompagnano tale processo.

L’iniziazione, semplificando, & la cerimonia pitt 0 meno formale attraverso la quale, in molte societa e
civilta, si compie il passaggio dall’infanzia all’eta adulta e prevede il superamento di una serie di prove
spesso dolorose e difficili.

I sentimenti che tali rituali, oggetto privilegiato di molti documentari etnografici, provocano in noi
occidentali oscillano dall’orrore al “divertimento” e, al tempo stesso, marcano una netta differenza tra “noi” e
“loro”.

2



Numerosi rituali di passaggio tipici di molte tribu africane sono ormai decaduti perché le dinamiche culturali
in atto li hanno sostituiti con altri riti e cerimonie. Tra i nuovi rituali si segnala, ad esempio, I’esperienza della
migrazione che per molti giovani africani, € non solo, rappresenta il passaporto per il mondo degli adulti.

I primi giorni di vita lontani dalla comunita d’appartenenza, dalla famiglia d’origine, in un paese diverso per
lingua, tradizioni, religione e cultura, cid che Roland Barthes definisce come “fotale incertezza dei segni”,
possono costituire una prova ben piu ardua di qualsiasi altra che i coetanei dovranno affrontare al cospetto degli
anziani del villaggio.

Coloro che fanno ritorno al villaggio d’origine nutrono la fantasia delle giovani generazioni con racconti
dell’esperienza migratoria che spesso non corrispondono al reale stato delle cose. Descrivono i paesi occidentali
come luoghi in cui tutto & possibile, dove si lavora, si vive nell’agio e senza troppi problemi; trascurano,
ovviamente, i particolari piu problematici delle loro esperienze, mai racconteranno che in occidente vivevano
d’espedienti e in condizioni di spaventoso degrado, a contatto con societa che spesso li rifiutano.

Quali sono i motivi che portano molti giovani immigrati a compiere atti violenti? Perché intraprendono un
cammino cosi stridente con il loro reale progetto di vita?

Da queste domande il relatore ha sollevato questioni spinose, riguardanti soggettivita che, spesso rinchiuse
nel silenzio, vogliono imporsi alla nostra attenzione e uscire da quella marginalita in cui noi le abbiamo relegate.

La scuola, ¢ vero, sta facendo molto per una maggiore coscienza e conoscenza di tematiche relative alla
multiculturalita e all’interculturalita ma la nostra societd non ¢ cosi aperta e continua a procedere nella rego-
lazione dei rapporti tra culture diverse secondo logiche di sopraffazione e violenza, adottando automatismi
ormai divenuti inaccettabili.

Purtroppo, pero, anche molti operatori all’interno della scuola non sono capaci di affrontare i disagi derivanti
dall’appartenenza a mondi culturali diversi.

Di fronte a manifestazioni di sofferenza dell’alunno immigrato molti insegnanti credono di poter risolvere la
questione ricorrendo all’aiuto di esperti. Spesso, pero, lo stesso personale esperto non possiede le competenze e
la sensibilita adeguate alla reale risoluzione del problema.

Riguardo a tale questione il relatore ha fornito un altro esempio molto significativo derivante dalla personale
esperienza professionale.

E la storia di due giovani fratelli africani, entrambi studenti, che mostravano chiari segni di disagio e
disadattamento all’ambiente scolastico: 1’uno con atteggiamenti aggressivi, 1’altro con disattenzione unita a
demotivazione. Si ricorse all’intervento di un neuropsichiatra, ma, anche dopo diverse sedute, la situazione
rimase immutata. Fu allora che si decise di ricorrere all’aiuto offerto dal Centro “Frantz Fanon”, di cui il
Professore, come gia precedentemente ricordato, ¢ direttore.

L’approccio alla questione fu il seguente: non si analizzd unicamente il comportamento dei due fratelli, ma si
tento di risalire alle profonde radici del disagio, dapprima valutando la situazione familiare, che mostro subito
alcuni tratti problematici, in seguito sottoponendo la madre dei due ragazzi ad alcune sedute terapeutiche.

Da ci6 emerse che i comportamenti dei due ragazzi erano le proiezioni di disagi ed ansie della donna, che
non riusciva a vivere serenamente in una cultura differente da quella di provenienza e temeva che i figli fossero
sotto I’influsso di qualche sortilegio. Tali ansie e paure si riflettevano anche nell’attivita onirica di uno dei due
ragazzini il quale, sovente, sognava un capretto sgozzato. La famiglia presentava, inoltre, problemi economici,
legati alla situazione lavorativa precaria della donna ed era assente una figura maschile che potesse aiutare la
madre nell’educazione dei figli.

Da quanto detto sopra possiamo ricavare ulteriori considerazioni relative alle difficolta che incontrano le
famiglie che sperimentano 1’esperienza della migrazione, esperienza che, inoltre, scardina le strutture sociali
tipiche innescando dinamiche molto complesse.

Nel caso in cui, ad esempio, solo uno dei due coniugi decida di emigrare in un altro paese i problemi piu
frequenti sono correlati alla difficoltd di mantenere unito il nucleo familiare. Se, invece, le famiglie si muovono
unite verso altri paesi e culture le questioni spinose piu frequenti riguardano 1’innescarsi di conflitti inter-
generazionali tra genitori e figli.

Questi ultimi, infatti, riescono ad integrarsi maggiormente nel nuovo paese, anche grazie alla funzione
socializzatrice svolta dalla scuola; i genitori, invece, desiderando mantenere viva la cultura tipica del paese di
provenienza, propongono modelli culturali e educativi dissimili e, a volte, contrastanti da quelli sperimentati
quotidianamente dai figli.

La relazione ha certamente offerto numerosi spunti di riflessione a tutti coloro che erano presenti in sala, sia
per il racconto di alcune particolari esperienze di lavoro “sul campo”, sia per la sensibilita e I’umanita con cui
tali vicende sono state narrate.



Da ogni storia raccontata si possono dedurre la reale drammaticita e problematicita di vite oscillanti tra
diverse appartenenze culturali, le difficolta che possono incontrare tutti coloro che decidono di dedicarsi con
impegno e serieta all’aiuto di queste persone, I’impossibilita di avere metodi di supporto e conoscenze certe e
stabili che dicano come operare in particolari situazioni.

C’¢ la persona con la sua particolare esperienza, la sua vita, la sua provenienza, la sua cultura, insomma il
suo mondo personale, accanto ad un’altra persona con le sue conoscenze, il suo sapere e i suoi strumenti
professionali che, pero, sono di poco aiuto se non supportate da una grande sensibilita e dalla consapevolezza
della loro limitatezza e finitudine.

E questo il modo di operare dell’etnopsichiatria: non si possono prescrivere ricette preconfezionate, 1’azione
si costruisce in ogni singolo momento dell’incontro con I’altro, si procede con incertezza metodologica perché
I’unico metodo valido & quello di aprirsi ad una dimensione dell’ascolto empatico che nessuna conoscenza
disciplinare puo fornire.

PRINCIPALI APPROFONDIMENTI DEL DIBATTITO

11 dibattito si ¢ articolato su diversi punti tra i quali possono essere richiamati in particolare i seguenti.

a) L’incertezza ¢ condizione comune a tutte le persone, non solo per coloro che vivono in un paese diverso da
quello di provenienza. E’ un’esperienza che pud condurre a vivere le relazioni con gli altri in modo
problematico, proprio perché ci sono questioni irrisolte a livello del proprio sé. Le categorie concettuali
“noi” e “loro” sono poco utili in tali frangenti perché non permettono un approccio valido al problema, si
limitano a proporre visioni stigmatizzanti.

b) Essere aperti alla diversita non dovrebbe ridursi ad incontri sporadici e limitati (es: mangiare cous-cous,
ballare la salsa piuttosto che il merengue...) che rappresentano unicamente frammenti di una cultura. Per
avvicinarci veramente ad un’altra persona occorre una grande umanita, unita alla consapevolezza che
I’appartenenza ad una determinata cultura ci racconta poco o nulla.

C) Sono state richieste delucidazioni sul funzionamento del Centro “Frantz Fanon” e sul ruolo dei mediatori
culturali. II Centro ¢ stato fondato sette anni fa all’interno dell’ASL di Torino per fare fronte ai numerosi
problemi presentati dalla popolazione immigrata. Il ruolo dei mediatori € di agevolare I’incontro con una
cultura diversa, spesso incomprensibile, in un modo il piu possibile personalizzato ma, al tempo stesso,
utilizzando adeguate competenze che derivano da una formazione specifica.




