I dilemmi delle democrazie
fra terrorismo globale e nuove guerre

Valter Coralluzzo'

Contrariamente alle attese di quanti avevano guardato alla fine della guerra fredda (e poi del
bipolarismo) come al possibile inizio di un’insperata epoca di pace e di cooperazione nelle relazioni tra
gli Stati, il mondo post-bipolare si ¢ presto rivelato tutt’altro che pacifico. Di fatto, quasi a confermare
la validita di quella «legge della conservazione dei conflitti» da cui Edward Luttwak, a muro di Berlino
appena caduto, aveva ricavato la previsione che qualsiasi diminuzione dell’antagonismo USA-URSS
sarebbe stata compensata da un aumento della conflittualita in altre parti del mondo [Luttwak 1990: 40],

«al pericolo di una grande guerra virtuale praticamente impossibile si ¢ sostituita la realta di molte

piccole guerre» [Jean 2006: 3], che hanno proposto una «combinazione inedita di modernita e barbarie,
di guerre stellari e carneficine fin troppo umane, di duelli all’arma bianca e di missili teleguidati che
come dardi divini viaggiano verso il bersaglio» [Janigro 2002: 3].

Se a questo poi si aggiunge che gli attentati terroristici dell’ 11 settembre 2001 contro i centri
simbolici del potere economico e militare statunitense (World Trade Center e Pentagono) hanno
evidenziato in maniera drammatica I’incapacita finanche dell’ «iperpotenza»” americana di proteggere i
propri cittadini e il proprio territorio da una minaccia terroristica rispetto alla quale, nel mondo
globalizzato, non sembrano esservi piu vie di fuga, confini o barriere che siano veramente tali, ben si
comprendono le ragioni per le quali ¢ venuta radicandosi, nella percezione individuale e collettiva,
quella sensazione di vulnerabilita in cui molti ravvisano ormai il tratto distintivo della nuova condizione
esistenziale dell’umanita. Come affermato dall’allora Segretario generale dell’ONU Kofi Annan in
occasione della cerimonia di conferimento del premio Nobel per la pace 2001, «siamo entrati nel terzo
millennio per una porta di fuoco» e il XXI secolo, fin dal suo esordio, «& gia violentemente disilluso di
qualsiasi speranza che il progresso verso la pace e la prosperita globale sia inevitabile»’.

Cio pone la comunita internazionale, e in special modo le democrazie occidentali — cullatesi a lungo
nell’illusione che il mondo fosse diviso in due parti reciprocamente impermeabili: da un lato, le «zone
di pace» (corrispondenti grosso modo alla comunita euroatlantica, piti propaggini in altre aree), nelle
quali si godono i benefici dello sviluppo economico, della stabilita politica e della diffusione della
democrazia; dall’altro, le «zone di conflitto» (ciog il resto del mondo), caratterizzate da sottosviluppo,
instabilita, autoritarismo e conflitti violenti [Singer, Wildavsky 1993] —, di fronte a inedite sfide e
tragici dilemmi. Ce ne offrono un saggio Barry Buzan e Richard Little, i quali, rigettando come

! Questo saggio ¢ tratto da V. Coralluzzo (a cura di), Democrazie tra terrorismo e guerra, Guerini e Associati,
Milano 2008, pp. 11-65. Esso riprende, con alcune aggiunte e notevoli rimaneggiamenti, parti del mio libro Oltre
il bipolarismo. Scenari e interpretazioni della politica mondiale a confronto, Morlacchi Editore, Perugia 2007, e
del mio saggio «I conflitti armati dell’era post-bipolare: tra machete, armi intelligenti e terrorismo globale», in V.
Coralluzzo, M. Nuciari (a cura di), Conflitti asimmetrici. Un approccio multidisciplinare, Aracne editrice, Roma
2006, pp. 239-302.

* 11 primo a impiegare il termine hyperpuissance in riferimento agli Stati Uniti & stato nel 1998 1’allora ministro
degli Esteri francese Hubert Védrine [ Védrine, Moisi 2001].

3 La Stampa, 11 dicembre 2001.



«altamente improbabile» la tesi della completa separazione dei due «mondi», ipotizzano vari scenari
alternativi:

Incomincera la piu debole, ma forse piu aggressiva, ‘zona di conflitto’ a penetrare e a venire in urto con la
‘zona di pace’ attraverso le minacce del terrorismo, delle armi di distruzione di massa, I’immigrazione, le
malattie, il ripudio del debito? La droga prodotta illegalmente nella ‘zona di conflitto’ per essere venduta nella
‘zona di pace’ insidiera le istituzioni economiche che negli ultimi quarant’anni hanno garantito la prosperita di
quest’ultima? Saranno gli Stati Uniti disponibili e capaci di guidare la ‘zona di pace’, indiscutibilmente piu
forte, per penetrare e influenzare la ‘zona di conflitto’, usando le leve geoeconomiche e, occasionalmente, piu
energiche forme di intervento? Il mondo postmoderno cerchera di isolarsi costruendo delle zone cuscinetto in
Messico, Europa centrale, Turchia e Nord Africa, e tentera di tenersi fuori dalle parti piti caotiche della ‘zona
di conflitto? Oppure tentera di attaccarla nel suo insieme, spingendo verso un nuovo ordine mondiale
strutturato a propria immagine e somiglianza? [Buzan, Little 2000: 20].

Di fronte alle forme nuove in cui la conflittualita armata e la violenza organizzata sono venute
manifestandosi nell’ultimo scorcio del XX secolo e nei primi anni del XXI, e paiono destinate a
manifestarsi nei decenni a venire; di fronte alle atrocita e alle reiterate violazioni dei diritti umani che si
vanno quotidianamente consumando non soltanto ad opera di regimi pitt 0 meno illiberali e di brutali
dittature (il cui numero complessivo supera ancora quello delle democrazie vere e proprie)*, ma anche
nel «mondo ‘ossimorico’ della guerra umanitaria e della democrazia difesa con Guantanamo e Abu
Grahib» [Muzzioli 2007: 12]; di fronte alla pervasivita della minaccia costituita da un terrorismo
internazionale che, come i clamorosi attentati dell’ 11 settembre (e gli altri che sono seguiti in ogni parte
del mondo) ampiamente dimostrano, si ¢ delocalizzato e ha acquisito nuove capacita di
destabilizzazione globale, diventa prioritario interrogarsi sia sulla reale consistenza e portata delle mi-
nacce che ci sovrastano, e da cui la vita degli Stati democratici appare sempre piul condizionata, sia sui
possibili rimedi atti a neutralizzarle.

1. Anatomia delle nuove guerre

Chi avesse la pazienza di scorrere la copiosa letteratura sul tema della guerra e delle sue trasformazioni
non potrebbe non rimanere colpito dal numero e dalla varieta delle espressioni che sono state impiegate
per illustrare il senso e le caratteristiche, almeno in parte inedite, della nuova ondata di confitti armati
che ha investito il mondo a partire dai primi anni Novanta. Poiché, pero, v’¢ una notevole discrepanza
tra ’immagine di un mondo piti che mai tormentato dalla guerra, o in cui la conflittualita armata pare
comunque destinata a perpetuarsi in forme nuove e sempre pill virulente, veicolata dai media, fatta
propria dall’opinione pubblica mondiale e condivisa dalla maggior parte degli analisti, e la tesi,
sostenuta inopinatamente da taluni studiosi [Easterbrook 2005], secondo cui il sistema internazionale,
malgrado le apparenze, non sarebbe mai stato cosi pacifico, ¢ opportuno fornire, preliminarmente,
alcuni dati quantitativi in merito ai conflitti armati dell’era post-bipolare.
Particolarmente utile, a tal fine, risulta I’ Uppsala Conflict Data Program (UCDP), una ricerca

condotta da un gruppo di studiosi dell’ Universita di Uppsala guidato da Peter Wallensteen’. Rifacendosi

* Secondo Freedom House, che dal 1978 pubblica una rassegna annuale, Freedom in the World, nella quale gli
Stati, a seconda del grado di libertd e democrazia, vengono classificati in tre categorie: liberi, solo parzialmente
liberi e non liberi, il numero degli Stati pienamente democratici (o liberi) ammontava, nel 2006, a 90 su un totale
di 193, vale a dire il 46,6 per cento — una percentuale solo di poco superiore a quella del 45 per cento rilevata da
S.P. Huntington [1995], in riferimento alle democrazie, nel 1990. Degli altri Stati, 58 (30,1 per cento) erano da
considerarsi solo parzialmente liberi e 45 (23,3 per cento) non liberi
[http://www.infoplease.com/ipa/A0930918.html]. Sui processi di diffusione della democrazia all’alba del XXI
secolo si vedano pure Bonanate 1996, 2000 e 2001.

3 Si vedano Wallensteen, Sollenberg 1997 e 2001; Gleditsch, Wallensteen, Eriksson, Sollenberg, Strand 2002;
Eriksson, Wallensteen 2004; Harbom, Wallensteen 2005; Harbom, Hogbladh, Wallensteen 2006 (da cui sono tratti
i dati qui riportati).



a criteri ampiamente diffusi nell’ambito della peace research, questi studiosi hanno classificato i
conflitti armati®, da un lato, in base all’intensita — suddividendoli in conflitti minori (che provocano nel
complesso meno di mille morti, ma almeno 25 per anno), conflitti intermedi (che provocano nel
complesso pit di mille morti, ma meno di mille per anno) e guerre vere e proprie (che provocano piu di
mille morti per anno) — e, dall’altro, in base al tipo di attori coinvolti — suddividendoli in conflitti interni
o infranazionali (combattuti tra il governo di uno Stato e uno o piu gruppi interni di opposizione),
conflitti infranazionali internazionalizzati (simili ai primi, tranne che per I’intervento armato di altri
Stati) e conflitti interstatali (combattuti tra due o piu Stati).

Sulla scorta di questo apparato concettuale, ¢ possibile osservare come, a fronte dei 231 conflitti
armati complessivamente rilevabili a partire dalla fine della seconda guerra mondiale, nei 17 anni
compresi tra il 1989 e il 2005 siano stati combattuti (in 81 diverse localita e da piu di 300 attori, per la
maggior parte non statali) ben 121 conflitti armati, cosi suddivisi: 59 conflitti minori, 13 conflitti
intermedi e 49 guerre. Quel che pero piu colpisce dell’analisi condotta da Wallensteen e soci ¢ il fatto
che dei 121 conflitti armati del periodo 1989-2005 soltanto sette rientrano nella categoria dei conflitti
interstatali (quelli tra Iraq e Kuwait, India e Pakistan, Mauritania e Senegal, Stati Uniti e Panama,
Ecuador e Per, Camerun e Nigeria, Etiopia ed Eritrea), mentre 90 sono catalogabili come conflitti
interni e 24 come conflitti infranazionali internazionalizzati. Cid non deve stupire, poiché quella verso
la diminuzione delle guerre tra Stati e il parallelo aumento dei conflitti interni agli Stati ¢ una tendenza,
peraltro anteriore al 1989, sulla quale non v’¢ studioso che non abbia ultimamente focalizzato la propria
attenzione. Si pensi, per esempio, all’eccellente lavoro intitolato The State, War and the State of War
[1996], nel quale il politologo americano Kalevi Holsti, dopo aver fissato (sulla base di criteri
leggermente diversi da quelli dell’UCDP) in 164 il numero delle guerre combattute tra il 1945 e il 1995,
mette in evidenza come ben 126 di queste (pari al 77 per cento del totale) rientrino nella categoria delle
guerre interne, a prevalente connotazione ideologica o etnico-religiosa, e soltanto 38 si configurino,
propriamente, come guerre internazionali, ciog tra Stati.

Il quadro generale che emerge da questi dati si presta a letture diverse, a seconda che si ponga
I’accento sul fatto che oltre la meta (52 per cento) dei conflitti armati che hanno insanguinato il mondo
dalla fine della seconda guerra mondiale fino al 2005 ha riguardato il periodo post-bipolare, oppure si
preferisca mettere in evidenza come, a partire dal picco (51 conflitti, tra cui 18 guerre) del biennio
1991-92, il numero dei conflitti armati (in particolare quello delle guerre) sia diminuito in modo (quasi)
costante’, al punto che le probabilita che una persona muoia a causa di una guerra paiono aver toccato,
in questi ultimi anni, i valori pil bassi dell’intera storia dell’'umanita.

Altri dati suscettibili di venire variamente interpretati sono quelli relativi al numero di rifugiati nel
mondo. Secondo 1’ Alto Commissariato delle Nazioni Unite per i Rifugiati (UNHCR), il totale delle per-
sone costrette a riparare all’estero per sfuggire conflitti e persecuzioni ammonta oggi a 9,2 milioni, la
cifra piu bassa da 25 anni (nel 1982 erano 18 milioni), cio che potrebbe giustificare un certo ottimismo
(sia pure temperato dalla constatazione che la condizione dei rifugiati odierni tende, piu che in passato,
a cronicizzarsi). Ma se il numero dei rifugiati internazionali si & quasi dimezzato, quello dei «profughi
interni», cio¢ degli sfollati da una zona all’altra del proprio Paese per ragioni prevalentemente legate
allo scoppio o alla recrudescenza di guerre civili, ¢ drammaticamente cresciuto, raggiungendo i 25
milioni, cio che non soltanto rappresenta, per dirla con le parole dell’ Alto Commissario ONU per i
Rifugiati, I’ex premier portoghese Guterres, «il maggior fallimento nella storia dell’azione umanitaria»
[Zecchinelli 2006], ma costituisce una conferma ulteriore del fatto che le guerre tra Stati sono sempre
meno frequenti e che i conflitti armati pil recenti sono, per la maggior parte, conflitti interni, varia-

® Per conflitto armato deve intendersi, secondo I’UCDP, una disputa (o incompatibilitd) riguardante il governo
e/o il territorio in cui il ricorso alla forza armata tra due parti, almeno una delle quali ¢ il governo di uno Stato,
provoca un minimo di 25 morti nel corso degli scontri, in un anno.

7 La tendenza verso una diminuzione pressoché ininterrotta dei conflitti armati a partire dal 1991 appare ancor
pill evidente se, invece che ai dati dell’UCDP, ci si rifa ai risultati del rapporto Peace and Conflict redatto da Ted
Robert Gurr, Monty Marshall e Deepa Khosla per il Center for International Development and Conflict
Management dell’ Universita del Maryland, dai quali si evince che in 15 anni il numero dei conflitti armati si ¢ pit
che dimezzato, passando dai 51 del 1991 ai 20 del 2004 [Easterbrook 2005].



mente configurabili come guerre civili, tribali, etniche o religiose, o guerre economiche scatenate da
bande criminali per il controllo di risorse disputate.

Piu precisamente, il tipo di conflitto che sembra prevalere nell’era post-bipolare & «il communal
conflict, la guerra insurrezionale o la secessione di gruppi sociali, con una propria identita storica o
etnica o religiosa, contro lo stato di cui fanno parte» [Incisa di Camerana 2001: 36]. Di qui la necessita,
ben sottolineata, tra gli altri, dai noti storici militari Martin Van Creveld [1991] e John Keegan [1993],
di ripensare I’intera fenomenologia della guerra, che non puo essere pill concepita,
clausewitzianamente, come un semplice strumento al servizio dell’interesse dello Stato.

E risaputo che Clausewitz considera la guerra come «un seguito del procedimento politico, una sua
continuazione con altri mezzi», concependola come «uno strano triedro», le cui facce rimandano al
«cieco istinto» (I’odio e la violenza originari, caratteristici dei popoli), alla «libera attivita dell’ animax»
(il ruolo del caso, che chiama in causa le qualita del comandante militare e dell’esercito) e alla «pura e
semplice ragione» (la sua natura di strumento politico, subordinato al governo) [Clausewitz 1970: 30-
40]. Tale concezione «implica I’esistenza di stati, di interessi statali e di un calcolo razionale circa il
modo di soddisfarli» [Keegan 1993: 9]; non solo, ma presuppone 1’idea che quella bellica sia un’attivita
monopolizzata dagli Stati — conformemente alla logica del meccanismo di reciproco rinforzo tra
statualita e guerra cui allude la nota proposizione di Charles Tilly, «la guerra fece lo stato, e lo stato
fece la guerra» [Tilly 1984: 44]. A questa idea facevano da sfondo alcune importanti distinzioni: tra
pubblico e privato, tra interno ed esterno, tra civile e militare, tra coloro che portano legittimamente le
armi e i non combattenti o i criminali. Ora, secondo Van Creveld, sono proprio queste distinzioni, gia
offuscate dalle guerre totali del XX secolo, a essere state messe in crisi dalla natura fluida, caotica,
indefinita e vischiosa dei conflitti armati dell’era post-bipolare, i quali non sono piu appannaggio
esclusivo degli Stati, protagonisti per eccellenza dei conflitti del passato, e non vengono pitt combattuti
da eserciti regolari, bensi fra questi e le milizie originate dai popoli, o direttamente fra questi ultimi,
tanto da potersi definire «guerre dei popoli» (peoples’ wars).

L’origine di queste guerre — che non vanno confuse con la «guerra di popolo» (Volkskrieg)
clausewitziana, in cui «il ‘popolo in armi’ realizza la nazionalizzazione della guerra nel senso della
mobilitazione subalterna dei sudditi al servizio del proprio sovrano e della propria patria» [Rusconi
2000: XXXVII-XXXVIII] — si deve ricercare nella crisi di sovranita dello Stato-nazione. Esse, ciog,
sono una conseguenza non della forza degli Stati, ma della loro debolezza, la quale, a sua volta, va
posta in relazione con quel complesso insieme di fenomeni (economici, politici, sociali e culturali) che
va sotto il nome di globalizzazione e che costituisce uno dei tratti salienti dell’epoca odierna. «E
I’ attuale processo di globalizzazione», scrive Isidoro Mortellaro riecheggiando le tesi di John Lewis
Gaddis [1999], «a provocare i terremoti da cui originano le guerre contemporanee. Sfrega e sommuove
le due grandi faglie tettoniche della ‘integrazione economica’ e della ‘autodeterminazione politica’ su
cui sono stati costruiti il Novecento e la democrazia: 1’autorita dello Stato ne esce corrosa o, nelle realta
pit deboli e composite, sbriciolata» [Mortellaro 1999: 29].

Secondo Ulrich Beck [1999] staremmo assistendo alla nascita di un nuovo tipo di guerra, la «guerra
postnazionale», cosi chiamata perché non pitl combattuta in nome dell’interesse nazionale e, quindi,
non piu interpretabile in chiave di rivalita di potenza tra Stati tendenzialmente espansionistici, e percio
nemici. Frutto del «ritrarsi globale dell’ordine sovrano nazionale», cio¢ dell’indebolimento (o
imbarbarimento) dello Stato — che fa si, per esempio, «che i compromessi tra i gruppi etnici perdano il
loro carattere vincolante e i conflitti latenti esplodano in guerre civili» —, e nello stesso tempo di una
nuova politica «di umanesimo militare, di intervento di potenze transnazionali che si muovono per far
rispettare i diritti umani oltre i limiti dei confini nazionali» — politica che in pratica si configura come
una «miscela di generosita umanitaria e logica imperialista» —, la «guerra postnazionale» si caratterizza
per il venir meno delle «classiche differenze tra guerra e pace, interno e esterno, attacco e difesa, diritto
e arbitrio, vittime e carnefici, civilta e barbarie» [Beck 1999: 68-69, 72-73].

Dalla constatazione che i conflitti armati piu recenti hanno avuto luogo quasi sempre in contesti
caratterizzati dall’indebolimento dello Stato in quanto detentore del monopolio della violenza legittima
organizzata prende le mosse anche Holsti, nel gia citato The State, War and the State of War. La tesi
centrale del libro — che prosegue le ricerche avviate da Barry Buzan [1991] sui problemi di sicurezza



posti agli Stati «forti» e a quelli «deboli» dagli inediti scenari del dopo-guerra fredda — & che «c’¢ una
correlazione significativa tra i periodi di affermazione e di declino dello Stato e [...] I’incidenza delle
guerre interne, delle crisi armate, delle guerre interstatali e degli interventi di ogni genere» [Holsti 1996:
181-82]. Convinto difensore della continuita dell’ ordine westfaliano, Holsti individua nella presenza di
Stati forti (da intendersi, ovviamente, come Stati di diritto) la condizione essenziale della pace
all’interno e tra le societa, poiché essi soltanto sono in grado di sfuggire al «circolo vizioso» in cui
cadono invariabilmente gli Stati deboli, i quali, incapaci come sono di legittimarsi mediante I’ offerta di
sicurezza e altri servizi, tentano di rafforzarsi attraverso pratiche predatorie che, esacerbando le tensioni
sociali esistenti tra le diverse comunita che abitualmente coabitano entro gli stessi confini territoriali,
finiscono per perpetuare, invece di mitigare, la debolezza dello Stato (da intendersi soprattutto come
perdita di legittimita ed erosione del monopolio della coercizione fisica legittima entro un dato terri-
torio), col risultato di aprire la porta a una violenza che non ¢ pit quella della guerra
«istituzionalizzata», tra Stati, bensi quella delle guerre che Holsti, riprendendo I’espressione coniata da
Edward Rice [1988], definisce «di terzo genere», in quanto successive alle guerre limitate dell’ancien
régime e alle guerre totali dell’eta contemporanea. Di qui la nettezza della proposizione posta da Holsti
a chiusura del suo libro: «Negli anni a venire, a contare non sara tanto lo stato del sistema
internazionale — come sostenuto dagli approcci tradizionali allo studio della politica internazionale e
della guerra — quanto piuttosto lo stato dello Stato» [Holsti 1996: 209].

Naturalmente, Holsti non manca di evidenziare le peculiarita delle guerre «di terzo genere».
Rifacendosi alle analisi di Van Creveld, egli osserva come queste guerre presentino almeno tre
caratteristiche inedite (o quasi): in primo luogo, si tratta di conflitti prevalentemente interni, che quando
prendono la forma di conflitti interstatali riguardano soprattutto le piccole o medie potenze, piuttosto
che le grandi — cio che suona come una conferma del parere di quanti ritengono che, al giorno d’oggi,
siano scarse (se non inesistenti) le possibilita che scoppi una guerra del tipo di quelle che in letteratura
sono definite guerre «generali», «globali», «costituenti», «egemoniche» o «transizionali» [Mueller
1989; Thompson 1998]; in secondo luogo, questi conflitti sono caratterizzati dall’assenza di fronti e di
offensive militari organizzate — a differenza di quelle che Umberto Eco chiama «paleoguerre», in cui «il
gioco si svolgeva tra due contendenti, ben riconoscibili, uno di fronte all’altro, e la frontiera era il limite
da superare per iniziare a battere il nemico» [Eco 2002: 44]; infine, si tratta di conflitti nei quali diventa
sempre pit difficile distinguere tra civili e combattenti, poiché i primi, come ben sottolinea Van
Creveld, vengono coinvolti «non accidentalmente o marginalmente o anonimamente di lontano, come
nel caso dei bombardamenti strategici, ma come immediati partecipanti, bersagli e vittime» [Van
Creveld 1991: 203] — tant’¢ che il rapporto tra perdite civili e militari in guerra (che negli anni Cin-
quanta era di 0:8, negli anni Sessanta di 1:3, negli anni Settanta di 3:1 e negli anni Ottanta di 3:7) negli
anni Novanta ¢ diventato di 8:1 [Kaldor 2001: 41].

Quale che sia, fra le tante rinvenibili in letteratura, 1’espressione che si ritiene piu appropriata per
designare le piu recenti manifestazioni del fenomeno «guerra» — guerre «dei popoli», «postnazionali»,
«di terzo genere», ma anche «postmoderne» [Gray 1997], «della terza ondata» [Toffler, Toffler 1987,
1993], «della quarta epoca» [Bunker 1997], «della sesta generazione» [Bowdish 1995], o piu
semplicemente «nuove guerre» [Kaldor 1999] —, & fuor di dubbio che «¢ ormai venuta meno I’idea che
la guerra si combatta in un mondo diviso in aree territoriali poste sotto 1’autorita di governi che deten-
gono il monopolio dei mezzi di coercizione e della forza pubblica», poiché «negli ultimi trent’anni, per
motivi diversi, lo stato territoriale ha perso il suo tradizionale monopolio sulla forza armatax»
[Hobsbawm 2002: 26] e il legame della guerra con la «trinita clausewitziana di stato, esercito e popolo»
[Moskos, Burk 1998: 179] si ¢ fatto sempre piu lasco, nel senso che, anche a seguito della dispersione
di conoscenze, tecnologie e risorse finanziarie prodotta dalla globalizzazione, la soglia d’accesso
all’universo della guerra si & abbassata, fino a includervi gruppi privati, «signori della guerra», bande
criminali e networks transnazionali del terrore specializzati nell’uso della violenza e annidati 1a dove il
sistema internazionale sprigiona le piu forti tensioni politiche, economiche, sociali, etniche, religiose
e/o demografiche. Per dirla con un analista militare: «Se si ha abbastanza denaro, chiunque ¢ in grado di
dotarsi di un esercito forte e ben equipaggiato. Se si ¢ disposti a ricorrere al crimine, chiunque ¢ in
grado di produrre abbastanza denaro» [Singer 2006: 59].



Un punto di riferimento obbligato, per chiunque voglia cogliere gli aspetti peculiari dei conflitti
armati dell’era post-bipolare, ¢ rappresentato senza dubbio dal libro di Mary Kaldor intitolato Le nuove
guerre. La violenza organizzata nell’eta globale [1999], il cui asse portante € costituito dal raffronto tra
le guerre del passato e quelle attuali; un raffronto dal quale si evince che le seconde si differenziano
dalle prime per i metodi di combattimento, per il tipo di combattenti, per le fonti di finanziamento, ma
soprattutto per gli scopi.

Riguardo ai metodi di combattimento in uso nelle nuove guerre tocca osservare come, piuttosto che
alle tecniche della guerriglia, che puntano sul sostegno della popolazione locale ai fini del controllo del
territorio (secondo I’insegnamento di Mao Zedong riassumibile nel motto «nuotare in mezzo al popolo
come i pesci nell’acqua»), tali metodi si richiamino alle tecniche di controinsurrezione, che mirano a
terrorizzare e depredare la popolazione e a eliminare ogni possibile avversario (cio¢ chiunque abbia una
diversa identita, o anche solo una diversa opinione) con mezzi come le uccisioni di massa, le operazioni
di pulizia etnica e le deportazioni forzate. Non v’¢ dunque da stupirsi che tra i protagonisti di questi
nuovi conflitti, spia di una crescente «privatizzazione della violenza», figuri un’ampia tipologia di unita
combattenti, fortemente decentralizzate e spesso prive di ogni controllo: dai gruppi paramilitari
(comprendenti fuoriusciti dalle forze armate regolari, disertori, delinquenti comuni, giovani disoccupati)
ai «signori della guerra» locali, dalle forze di polizia alle bande criminali, dalle unita di autodifesa ai
bambini-soldato® e ai gruppi mercenari. Né desta sorpresa che in queste condizioni, aggravate dal
brusco calo della produzione interna e delle entrate fiscali tipico della economia delle nuove guerre, le
unita combattenti si finanzino prevalentemente con il saccheggio, I’estorsione, il mercato nero e/o per
mezzo di risorse esterne: «invio di fondi da gruppi della diaspora, ‘tassazione’ dell’assistenza
umanitaria, sostegno da governi confinanti, commercio illegale di armi, droga o beni pregiati come
petrolio e diamanti» [Kaldor 1999: 18-19].

A fronte del carattere sostanzialmente predatorio delle economie di guerra contemporanee, vien fatto
di domandarsi «se, per gli attori dei communal conflicts, I’economia di guerra, fondata in buona parte
sulla spoliazione del territorio, sia un mezzo, vale a dire un modo di ottenere risorse per finanziarsi e
mantenere la propria operativita militare, oppure un fine», e non sia piuttosto «il conflitto stesso a
rappresentare un mezzo e una condizione necessaria per raggiungere 1’obiettivo reale: cioe, appunto,
I’arricchimento personale e istituzionale» [Corti 1999: 80]. In effetti, non sono pochi gli studiosi inclini
a ritenere, come David Keen [1998], che 1a motivazione economica abbia giocato un ruolo decisivo
nell’insorgenza e nel protrarsi di buona parte delle guerre civili post-bipolari, a cominciare da quelle
che presentano aspetti — quali la riluttanza dei gruppi combattenti a ingaggiare battaglie campali (o
anche solo a cercare lo scontro) e la presenza di una fitta rete di scambi di merci e servizi tra le fazioni
in lotta, e di contatti segreti tra le rispettive leadership — che «hanno la caratteristica di essere
assolutamente incompatibili con una concezione ‘normale’ del conflitto e con una conduzione razio-
nale, dal punto di vista militare, dello stesso» [Corti 1999: 83]. 1l fatto & che questi conflitti creano «un
contesto nel quale sono possibili abusi e illegalita che in tempo di pace sarebbero puniti come crimini»,
ma che, «sotto la copertura della guerra, possono essere ampiamente e impunemente sfruttati per
iniziative economicamente remunerative», al punto che si potrebbe affermare che «la guerra, da questo
punto di vista, non & pill semplicemente una continuazione della politica, come teorizzo von Clausewitz,
ma diventa anche una prosecuzione dell’economia con altri mezzi» [Carbone 2005: 136-37].

Secondo Paul Collier, che ha guidato un programma di ricerca della Banca mondiale sull’economia
delle guerre civili, «le caratteristiche chiave di un Paese ad alto rischio di guerre interne non sono né
politiche né sociali, bensi economiche» [Singer 2006: 59], e riguardano principalmente la presenza di
risorse naturali o minerarie facilmente esportabili — i cosiddetti conflict goods, o «beni fonte di
conflitto», come oro, diamanti, metalli o legnami pregiati’ —, dal cui controllo e sfruttamento si pud

¥ Sul tragico fenomeno dell’uso militare dei bambini nei conflitti contemporanei cfr. Singer 2006.

? {1 comune denominatore dei conflict goods & la loro facile trasferibilita, essenziale per consentire lo sviluppo
di reti di smercio clandestino. Il loro sfruttamento non deve richiedere un controllo completo o quasi completo del
territorio e degli apparati statali, indispensabile ad esempio per il funzionamento di infrastrutture complesse e
centralizzate come gli oleodotti petroliferi o di organizzazioni estensive come quelle per la commercializzazione
di te, cacao o caffe. Al contrario, deve trattarsi di ricchezze per le quali la supremazia degli insorti su aree



trarre profitto sia per finanziare le operazioni militari sia per 1’arricchimento privato: si pensi, per esem-
pio, al ruolo svolto dai diamanti nell’alimentare i conflitti che hanno recentemente insanguinato Paesi
come I’ Angola e la Sierra Leone [Campbell 2003]; oppure si pensi al conflitto che da anni si trascina in
Congo — classico esempio di guerra civile internazionalizzata, definita con un felice ossimoro «guerra
mondiale africana» —, dove in gioco ci sono soprattutto le straordinarie risorse di questa regione: oro,
diamanti, rame, cobalto, zinco, petrolio e coltan (un minerale di fondamentale importanza per
I’industria elettronica e aerospaziale) [Pozzi 2004].

Commetterebbe, tuttavia, un errore chi pensasse di poter individuare nel fattore economico la chiave
di spiegazione unica o privilegiata della insorgenza e della dinamica delle nuove guerre — cosi come
peccano di riduzionismo quanti, magari mossi da intenti polemici nei confronti della politica estera
americana, si ostinano a spiegare tutte le guerre recenti che hanno visto il coinvolgimento degli Stati
Uniti alla Iuce della lotta in corso a livello mondiale per il controllo delle risorse energetiche, petrolio in
testa. Senza nulla togliere all’importanza delle dinamiche affaristiche che si sviluppano nei diversi teatri
di guerra, non v’¢ dubbio che ’irriducibile complessita dei conflitti armati dell’era post-bipolare mal si
concilia con qualunque ipotesi di spiegazione monofattoriale. Lo stesso rapporto conclusivo del
programma di ricerca diretto da Collier ha finito per riconoscere che le ragioni economiche, piuttosto
che una causa primaria delle guerre civili, costituiscono un fattore suscettibile di favorire la
prosecuzione di alcuni conflitti interni gia in corso, nel senso che, «se € vero che I’avidita e gli interessi
materiali dei combattenti con il tempo prendono talvolta il sopravvento, le ribellioni raramente comin-
ciano solo per ragioni di predazione economica» [Carbone 2005: 146].

A conclusioni analoghe perviene pure Mary Kaldor, per la quale la sola motivazione economica non
¢ sufficiente a spiegare «I’entita, la brutalita e 1’assoluta crudelta delle nuove guerre» [Kaldor 1999:
122], che con il loro sinistro bagaglio di massacri, genocidi, fosse comuni, deportazioni, campi di
prigionia, pulizie etniche, torture e atrocita di ogni tipo si offrono come segno inequivocabile della
barbarie dei nostri tempi: basti ricordare i cento giorni di indicibile orrore che hanno scandito, a ritmi
quotidiani persino superiori a quelli dello sterminio nazista, il genocidio di circa un milione di tutsi
ruandesi da parte dei fanatici hutu, insuperato esempio di «macelleria artigianale, in cui il machete ha
avuto una parte materialmente, e ancor piut simbolicamente, essenziale» [Sofri 2004a: 282]10. La tesi
dell’autrice € che questo genere di conflitti non puo essere compreso se non «nel quadro generale
definito dalla politica dell’identita» [Kaldor 1999: 122], ossia tenendo conto che gli scopi delle nuove
guerre, diversamente dal passato, hanno a che fare soprattutto con «la rivendicazione del potere sulla
base di una particolare identita» [Ibid.: 16] (sia essa nazionale, religiosa, linguistica o di clan), da
intendersi come «una forma di etichettatura». Nella misura in cui si ritiene che le «etichette» usate come
base per le rivendicazioni politiche siano «qualcosa con cui si nasce e che non puo essere cambiato» —
per cui, ad esempio, «un croato non puo diventare un serbo anche se abbraccia la religione ortodossa e
scrive in caratteri cirillici» —, i conflitti basati sull’identita possono anche venir rubricati come conflitti
etnici: essi «sono pero, con tutta evidenza, forme di politica dell’identita in cui le etichette non sono
acquisite con la nascita, ma possono essere assunte volontariamente o imposte con la forza» [Ibid.: 90-
91].

Secondo la Kaldor, molteplici sono i fattori che hanno favorito la diffusione delle nuove forme di
politica identitaria da cui sono originati quasi tutti i conflitti piti recenti: dal declino dello Stato, con
annessa crisi della sovranita basata sul territorio e sul monopolio della violenza legittima organizzata, al
collasso del «socialismo reale» e del bipolarismo, che ha indotto i gruppi dirigenti di molti Stati e
regimi di nuova formazione a ricercare nel nazionalismo lo strumento della propria (ri)legittimazione;
dalla perdita di legittimita degli Stati post-coloniali dell’ Africa e dell’ Asia, dove si sono affermati re-
gimi «predatori» in cui I’accesso al potere e alle risorse dipende dalla religione o tribu di appartenenza,
alla diffusione — favorita dalle politiche neoliberiste di stabilizzazione macroeconomica perseguite in
questi ultimi anni da molti Paesi — di quella «economia parallela», fatta di corruzione, speculazione,

relativamente limitate, come un sito di estrazione mineraria o zone circoscritte di foresta pluviale, sia sufficiente a
trarne vantaggio» [Carbone 2005: 138].
' Sul genocidio ruandese cfr. Scaglione 2003, Hatzfeld 2004 e Verwimp 2006.



mercato nero e traffici criminali, che costituisce terreno fertile per lo sviluppo di nuovi gruppi di loschi
trafficanti, i quali, per legittimare le loro attivita, non si peritano di utilizzare strumentalmente il
linguaggio della «politica dell’identita», stringendo alleanze (spesso cementate dalla complicita nei
crimini di guerra) con i gruppi politici nazionalisti e con pezzi dell’apparato statale in via di
decomposizione.

Si ritiene comunemente che la «politica dell’identita» rappresenti un ritorno al passato, a identita e
lealismi premoderni (familiari, tribali, etnici, religiosi) solo momentaneamente oscurati dai processi di
modernizzazione; e invero, per questo tipo di politica, il riferimento a un’immagine nostalgica e
idealizzata del passato € importante, cosi come sono importanti i miti storici e geografici propri di
ciascun popolo, siano essi il frutto di una lunga sedimentazione culturale o il prodotto artificiale
dell’azione di propaganda e disinformazione di qualche gruppo. Come osserva Bruno Bongiovanni,
nella sua puntuale ricognizione delle forme di nazionalismo tipiche dell’ultimo scorcio del XX secolo,

1a dove, per ragioni storiche e culturali, ¢ debole I’azione dello Stato come fattore unificante, dove esistono
sacche cospicue di arretratezza sociale e civile, dove infine I’oscurantismo religioso viene disinvoltamente
utilizzato dalle gerarchie laiche e clericali, puo riaffacciarsi una sorta di nazionalismo primitivo, dominato da
sentimenti di appartenenza ad entita insieme universali e locali. E questo un nazionalismo certamente fragile e
spesso autodistruttivo, ma potenzialmente irriducibile, fanatico, talvolta avviluppato dalla mistica del martirio
[Bongiovanni 1991: 571].

Lo stesso Bongiovanni, tuttavia, riconosce che il «risveglio delle tribu» [Ramonet 1998: 103]
rappresenta «la forma in cui si esprime localmente la decomposizione o la resistenza alla
decomposizione del grande scenario degli assetti mondiali», e che «il vero problema, che concerne tutte
le situazioni ‘nazionali’ di crisi, riguarda, nella fine secolo che si apre con gli anni *90, i nuovi equilibri
che si vanno formando e la natura del nuovo ed ineludibile ordine della convivenza internazionale»
[Bongiovanni 1991: 574]. In altri termini, sono i mutati scenari internazionali del dopo-guerra fredda a
creare le condizioni favorevoli per la «ripoliticizzazione» dei gruppi etnici, nazionali e/o religiosi — che
«fissa contrapposizioni trasversali rispetto a quelle statuali, o perché ritaglia all’interno dei confini di
uno stato identita parziali, o perché con effetti ancora piu destabilizzanti unisce tra loro cittadini di stati
diversi» [ISPI 1992: 13] — e per la rinascita di nazionalismi fortemente aggressivi, forieri di traumatici
riallineamenti geopolitici e suscettibili di far precipitare intere regioni in un allucinante medioevo di
violenza, odi tribali e antagonismi omicidi.

Non diversamente, la Kaldor insiste sul fatto che «cio che & davvero decisivo ¢ il passato pil recente,
e in particolare I’'impatto della globalizzazione sulla sopravvivenza politica degli stati» [Kaldor 1999:
98], sempre piu coinvolti in processi che, dall’alto come dal basso, ne mettono in crisi la sovranita
territoriale, il monopolio della coercizione fisica legittima e la capacita di garantire alla popolazione
condizioni di vita accettabili. Piu precisamente, la Kaldor mette in evidenza come, per effetto della
globalizzazione — processo contraddittorio, veicolo a un tempo di integrazione e frammentazione, omo-
geneizzazione e diversificazione, universalizzazione e localizzazione —, le vecchie divisioni ideologiche
e territoriali siano state soppiantate dalla «crescente contrapposizione tra una cultura cosmopolitica,
basata su valori di inclusione, universalismo e multiculturalismo, e una politica delle identita basata sul
particolarismo» [Ibid.: 16]. Si potrebbe essere tentati di far coincidere questa contrapposizione con
un’altra divisione, ben visibile nelle zone toccate dalle nuove guerre: quella tra coloro che fanno parte
di una sorta di «classe globale», aperta e transnazionale, e coloro che, fortemente legati al territorio di
appartenenza, dai processi globali sono esclusi. In realta, come non tutti i membri della «classe globale»
sostengono politiche ispirate a valori di inclusione e democrazia, cosi, a livello locale, non tutti sono
fautori del particolarismo: da un lato, infatti, «ci sono anche reti transnazionali schierate in difesa di
identita esclusive» [Ibidem] — come i gruppi della diaspora, «spesso piu intransigenti dei connazionali
che vivono nel paese d’origine» [Ibid.: 98] —, dall’altro non sono mai mancate, localmente, le persone
coraggiose pronte a combattere contro le politiche di esclusione — come «gli Hutu e i Tutsi che si sono
definiti Hutsi e hanno cercato di difendere le proprie zone dal genocidio, i non nazionalisti delle citta
della Bosnia-Erzegovina (in particolare Sarajevo e Tuzla) che hanno tenuto vivi i valori di civilta e
multiculturalismo, gli anziani della Somalia nord-occidentale che hanno negoziato la pace» [Ibid.: 20].



Purtroppo, ¢ soprattutto contro queste persone che, nei diversi teatri delle guerre civili post-bipolari, si &
scatenata la violenza congiunta delle fazioni in lotta, accomunate dal desiderio di sbarazzarsi di quei
pochi che, rifiutando il particolarismo, cercavano ostinatamente di conservare una qualche traccia di
pacifica convivenza tra le varie etnie: «in questo senso, benché le nuove guerre appaiano come lo
scontro tra diversi gruppi linguistici, religiosi o tribali, esse possono anche essere viste come guerre in
cui coloro che promuovono politiche di tipo particolaristico cooperano per sopprimere i valori della
civilta e del multiculturalismo: in altre parole, come guerre tra esclusivismo e cosmopolitismo» [Ibid.:
19].

2. L’interventismo umanitario e i suoi limiti

Di fronte alla raccapricciante brutalita di tanti conflitti recenti — che ha indotto taluni osservatori a
ritenere che sia inutile cercare di darne una spiegazione in termini di «razionalita politica», poiché in
essi parrebbe non potersi rintracciare alcun senso, se non quello riconducibile alla «pulsione di morte»
che, insieme a quella erotica, governerebbe, secondo Freud, 1’inconscio degli uomini — ¢ difficile
sottrarsi alla sensazione di dover fare qualcosa: ma cosa? Certo, ci si potrebbe consolare sposando la
tesi della scissione ontologica tra i due mondi, quello «post-storico» delle zones of peace, ormai
approdate alle sponde pacifiche della «fine della storia» di cui parla Francis Fukuyama [1989, 1996], e
quello «storico» delle zones of turmoil, per le quali continua a valere la maledizione dello stato di natura
hobbesiano e che, come avverte ironicamente lo stesso Fukuyama, non cesseranno di essere teatro di
eventi (conflitti etnici e religiosi, guerre, terrorismo) «con cui riempire le pagine [...] di Foreign
Affairs» [Fukuyama 1989: 4]. Ma abbiamo gia accennato al carattere illusorio dell’idea che la relazione
tra questi due «mondi» possa essere rappresentata come se si trattasse di due realta parallele e non
comunicanti, quasi a voler «replicare su scala globale il modello, oggi in voga soprattutto in quelle aree
del pianeta dove la sperequazione sociale ¢ pit marcata, dei comprensori residenziali urbani isolati dai
quartieri poveri e travagliati grazie a muri e vigilantes» [Caffarena 2002: 129]. Da una prospettiva ancor
pit pessimistica, quasi apocalittica, in un breve saggio intitolato Prospettive sulla guerra civile [1993;
tr. it. 1994], lo studioso tedesco Hans Magnus Enzensberger, alludendo all’esplosione, verificatasi dopo
la fine del bipolarismo, di una miriade di conflitti interni sempre piu crudeli e sempre piu incontrolla-
bili, parla di «guerra civile molecolare», e scrive:

Osserviamo il mappamondo. Localizziamo le guerre in corso in territori a noi lontani, preferibilmente nel
Terzo mondo. Parliamo di sottosviluppo, non-contemporaneita, fondamentalismo. Questa lotta
incomprensibile sembra svolgersi a grande distanza. Ma si tratta di un’illusione. In realta la guerra civile ha gia
fatto da tempo il suo ingresso nelle metropoli. Le sue metastasi sono parte integrante della vita quotidiana delle
grandi citta [...]. I suoi protagonisti non sono soltanto terroristi e agenti segreti, mafiosi e skinhead, trafficanti
di droga e squadroni della morte, neonazisti e vigilantes, ma anche cittadini insospettabili che all’improvviso si
trasformano in hooligan, incendiari, pazzi omicidi, serial-killer. E questi mutanti, come nelle guerre africane,
sono sempre piu giovani. La nostra & una pura illusione se crediamo davvero che regni la pace soltanto perché
possiamo ancora scendere a comprarci il pane senza cadere sotto il fuoco dei cecchini. La guerra civile non
viene dall’esterno, non € un virus importato, bensi un processo endogeno. All’inizio € sempre una minoranza a
fomentarla [...]. Le nostre guerre civili, finora, non hanno contagiato le masse: sono guerre molecolari. Ma
possono comungque [...] scatenarsi in qualsiasi momento raggiungendo dimensioni incalcolabili [Enzensberger
1994: 11-12]"".

"' Quasi a voler anticipare possibili obiezioni, Enzensberger aggiunge: «Ma & lecito paragonare I’'uno con
I’altro questi fenomeni? [...] Parlare di guerra civile ¢ forse una vuota generalizzazione, pura e semplice voglia di
suscitare panico? Temo che, al di 1a di tutte le differenze, esista un denominatore comune. Quel che colpisce in
tutti i casi €, da un lato, il carattere autistico degli aggressori e dall’altro la loro incapacita di distinguere fra
distruzione e autodistruzione. Nelle guerre civili odierne ¢ svanita ogni legittimazione. La violenza si ¢ liberata
completamente da motivazioni ideologiche» [Enzensberger 1994: 12].



10

Come si vede, a preoccupare Enzensberger non ¢ tanto il fatto che le zomes of turmoil stiano
progressivamente «penetrando» le zones of peace, quanto piuttosto il fatto che queste ultime rechino in
sé i germi inestirpabili della violenza che ne causera, a lungo andare, la disintegrazione, o quantomeno
ne rendera travagliatissima la vita, poiché «la guerra civile non dura in eterno, ma il pericolo che
ricominci incombe continuamente» [/bid.: 71]. Sulla stessa lunghezza d’onda di Enzensberger, quanto a
pessimismo, si colloca Robert Kaplan, autore nel 1994 di un saggio che suscitdo grande impressione, il
cui titolo, The Coming Anarchy, e ancor piu il lungo sottotitolo, How Scarcity, Crime, Overpopulation,
Tribalism, Disease Are Rapidly Destroying the Social Fabric of our Planet, rendono assai bene la tesi
drammatizzante dell’autore, il quale paventa il diffondersi su scala planetaria dell’anarchia, della
violenza e della barbarie tipici dello stato di natura hobbesiano, nel quale gia si rispecchiano ampie
regioni del mondo'%.

A maggior ragione, dunque, si ripropone con urgenza l’interrogativo: che fare per contrastare le
nuove forme di conflittualita armata i cui aspetti salienti abbiamo appena passato in rassegna? La
risposta di Mary Kaldor suona convincente: «occorre contrapporre alle politiche di esclusione un
progetto cosmopolitico che guardi al futuro, capace di colmare la frattura globale/locale» e di favorire
«il ripristino della legittimita e la ricostituzione del controllo della violenza organizzata da parte delle
autorita pubbliche, siano esse locali, nazionali o globali», mediante «un’alleanza tra i difensori locali
della civilta e le istituzioni transnazionali» [Kaldor 1999: 20]. Meglio ancora, occorrerebbe che
mettesse radici nella coscienza collettiva la consapevolezza del fatto che, di fronte ad atrocita come
quelle che si sono consumate e ancora si vanno consumando in tante parti del mondo, la comunita
internazionale ha il dovere prima ancora che il diritto di intervenire: non basta, infatti, riconoscere a
ogni Stato il diritto di ingerirsi nelle faccende altrui, di violare I’altrui sovranita a fini umanitari,
giacché I’esercizio di qualunque diritto & sempre facoltativo e dipende dall’autonoma decisione di colui
che lo detiene, il quale decidera in base ai suoi particolaristici interessi; bisognerebbe richiamarsi,
piuttosto, al dovere dell’ingerenza umanitaria, del cui adempimento, evidentemente obbligatorio, non
puo che farsi carico la comunita internazionale nel suo insieme, che ¢ come dire che tale dovere
presuppone 1’esistenza di un’autorita al di sopra delle parti (come il governo cosmopolitico cui allude la
Kaldor) investita legalmente del compito di promuovere e far rispettare ovunque nel mondo i principi
sanciti dalla Dichiarazione universale dei diritti dell’uomo, in maniera tale che a ciascun individuo,
indipendentemente dalla sua appartenenza accidentale a uno Stato particolare, siano riconosciuti diritti
(e doveri) in qualita di abitante del pianeta.

E fin troppo evidente che I’attuale configurazione del sistema delle relazioni internazionali & ben
lungi dal confortare la speranza che un simile scenario sia realizzabile. Sulla scia dell’entusiasmo
suscitato dalla fine della guerra fredda, all’inizio degli anni Novanta si era diffuso un notevole ottimi-
smo circa le prospettive degli interventi umanitari finalizzati alla protezione dei civili, al punto che il
«diritto all’ingerenza umanitaria» fu sancito per la prima volta, in relazione al problema dello sterminio
della popolazione curda in Iraq, da una risoluzione del Consiglio di sicurezza dell’ONU (n. 688, 5 aprile
1991). Sennonché, come rileva amaramente la Kaldor, tali interventi «non solo hanno fallito nel
prevenire i conflitti, ma di fatto hanno anche aiutato a perpetuarli in vari modi, ad esempio attraverso la
fornitura di aiuti umanitari, che costituiscono una fonte di entrate per le parti in lotta, o attraverso la
legittimazione di criminali di guerra invitati ai tavoli dei negoziati, o ancora attraverso il tentativo di
trovare compromessi politici basati su ipotesi di esclusione» [Kaldor 1999: 19].

Paradigmatico, in tal senso, il dramma della ex JugoslaviaB, alla cui cruenta dissoluzione le
cancellerie occidentali non hanno saputo, inizialmente, opporre altro che un atteggiamento di pilatesca
indifferenza, sia pure celata dietro un chiacchiericcio diplomatico tanto insistito quanto inconcludente,
per poi (ma quanto tardivamente!) orientarsi verso una politica interventista, ammantata di ragioni

12 Nei suoi viaggi, Kaplan aveva fatto esperienza diretta soprattutto della tragica condizione del continente africano. A
questo proposito, aveva detto a un intervistatore della BBC nel marzo 1995: «Ci sono molte persone a Londra o a Washington
che volano da una parte all’altra del mondo, dormono in alberghi di lusso, pensano che I’inglese sia dominante ovunque. Non
hanno idea di quello che c’¢ 1a fuori. La fuori c’¢ una sottile membrana di alberghi di lusso, di cose che funzionano, di ordine
civile, che sta diventando sempre pil sottile, sempre piu esile» [Kaldor 1999: 164-65].

13 Sulle guerre che hanno sconvolto la ex Jugoslavia cfr. Rastello 1998, Pirjevec 2001 e Magno 2001.



11

umanitarie (fermare la pulizia etnica, recare finalmente sollievo alle martoriate popolazioni locali), ma
di fatto ispirata a considerazioni di realpolitik; quelle stesse considerazioni che, sul piano militare,
hanno inibito un uso efficace della forza'* e, sul piano diplomatico, hanno indotto la comunita
internazionale ad accettare come un fatto compiuto la spartizione su base etnica della Bosnia-
Erzegovina'”, con buona pace dei principi di inclusione e multiculturalismo in base ai quali I’intervento
nei Balcani era stato pubblicamente giustificato'®.

Quel che, pero, soprattutto mina la credibilita dei cosiddetti «interventi umanitari» (indebolendone di
riflesso I’efficacia) ¢ la loro selettivita: se i diritti umani che si proclama di voler difendere per mezzo di
tali interventi sono universali, allora la loro difesa non dovrebbe essere selettiva, né dipendere da calcoli
di interesse o di opportunita, ma dovrebbe venir attuata universalmente, ovunque e ogniqualvolta siano
accertate gravi e palesi violazioni di tali diritti. Inutile dire che le cose vanno in maniera assai diversa:
anzitutto, perché non ¢ stata ancora sradicata quella che Tolstoj chiamava «la superstizione dello Stato,
della patria intesa come qualcosa di sacro» — superstizione da cui deriva un motto assai diffuso nel
mondo anglosassone: our country, right or wrong, il cui significato & che la lealta che si deve al proprio
Paese non dipende dalla valutazione della giustezza o erroneita dei suoi atti, ma ¢ incondizionata
[Bonanate 1992, 1994]; poi, perché 1’assenza (per non dire impossibilita) di un’autorita internazionale
dotata di un potere coattivo esclusivo, e percio capace di garantire che i diritti umani fondamentali
vengano universalmente rispettati, fa si che a contare piu di tutto, nelle relazioni internazionali, siano
ancora (per non dire sempre) le gerarchie di potenza tra gli Stati, i quali, al momento di decidere se
partecipare o meno a degli interventi militari, sia pure a forte connotazione umanitaria, e di definirne
eventualmente le modalita di attuazione, tengono d’occhio principalmente i propri interessi, finendo
cosi per rafforzare il sospetto che il richiamo alla difesa dei diritti umani altro non sia che
un’esercitazione retorica e declamatoria, dietro la quale si celano motivazioni ben pill concrete.

Cio ¢ stato vero sempre, ma oggi sembra esserlo piu di ieri. Infatti, al tempo del bipolarismo —
un’epoca in cui la sicurezza si configurava come un gioco «a somma zero», nel senso che ciascuna delle
due superpotenze sulle quali era imperniato il sistema internazionale tendeva a interpretare qualsiasi
vantaggio acquisito dalla controparte come una potenziale minaccia, e la stabilita conseguiva dal fatto
che le azioni dell’una venivano immediatamente controbilanciate dalle reazioni dell’altra — non
esistevano periferie politiche, cioe aree del pianeta che non rientrassero nell’ orizzonte di interesse delle
due superpotenze, cosicché 1’equilibrio locale e quello globale erano strettamente correlati. Oggi invece,
in assenza di una competizione bipolare, il nesso tra equilibrio locale ed equilibrio globale si & spezzato,
col risultato che tutte le crisi e i conflitti locali che non minacciano direttamente gli interessi delle
grandi potenze sono da queste ignorati. L’esempio piu limpido ci viene offerto dal diverso
comportamento tenuto dagli Stati Uniti in occasione delle principali crisi dell’era post-bipolare: esso si
spiega col fatto che, venuto meno il nemico sovietico, la «superpotenza solitaria» [Huntington 1999] ha
potuto permettersi di esercitare la propria egemonia in maniera selettiva, intervenendo soltanto nei casi
in cui fossero in gioco vitali interessi americani, sia pure dissimulati sotto la retorica dell’ «ingerenza

' «Per tutta la durata della guerra, la paura che 1’uso della forza portasse a schierarsi a fianco di una delle parti
e provocasse un’escalation del coinvolgimento militare internazionale ha impedito alle truppe ONU di svolgere i
compiti umanitari per cui erano state inviate. Quello che non si € capito € che il grosso dei combattimenti non era
tra le parti intese in senso convenzionale, e che il problema principale era la continua violenza contro i civili. Si &
ritenuto che le truppe ONU dovessero essere truppe di pace che operavano sulla base del consenso, ma la
conseguenza ¢ stata che esse non sono state in grado di proteggere i convogli di aiuti o le aree di sicurezza. Esse
sono rimaste, come ebbe a dire un ironico abitante di Sarajevo, ‘come eunuchi in un’orgia’» [Kaldor 1999: 69-70].

5 «Dando per scontato che ‘paura e odio’ fossero endemici alla societa bosniaca e che i nazionalisti
rappresentassero 1’intera societa, i negoziatori internazionali non potevano vedere altra soluzione se non il tipo di
compromesso che gli stessi nazionalisti cercavano di raggiungere. Essi non riuscirono a capire che paura e odio
non erano endemici, ma un prodotto della guerra, e contribuirono di fatto agli obiettivi nazionalisti aiutando a
indebolire la prospettiva umanitaria internazionale» [Kaldor 1999: 69].

16 1 a stessa situazione paradossale ¢ riscontrabile nel Kosovo, dove, «invece di difendere valori multiculturali,
la NATO sta proteggendo un’enclave albanese etnicamente omogenea» (Kaldor 1999, p. 182).



12

umanitaria», con il suo discutibile corollario di «guerre etiche», «crociate democratiche» e «operazioni
di polizia internazionale».

Tocca, infine, osservare come 1’ interventismo umanitario odierno possa essere fatto segno di aspre
critiche anche da un’altra prospettiva, quella adottata da Luttwak, il quale, in un breve saggio intitolato
provocatoriamente Diamo una possibilita alla guerra [1999; tr. it. 2002], ribadisce una «spiacevole
verita di cui spesso sembriamo dimentichi», e cioe che la guerra, pur essendo un male, «racchiude in sé
anche una grande virtli», quella di essere «in grado di risolvere i conflitti politici e di portare la pace»,
purché non le sia impedito — come invece fin troppo spesso si ¢ fatto in questi ultimi anni, per mezzo di
interventi multilaterali rivelatisi quanto mai improvvidi — di «seguire il proprio corso naturale», fino
allo sfinimento dei belligeranti o alla vittoria decisiva di uno di essi [Luttwak 2002: 113]. Se Luttwak
critica aspramente gli interventi (pseudo)umanitari attuati di recente dall’Occidente ¢ perd anche per un
altro motivo, legato al fatto che essi vengono realizzati con animus «post-eroico», cioe preoccupandosi
soprattutto di evitare rischi e non subire perdite, ma anche di ridurre al minimo i danni arrecati al
nemico e, in particolare, alla sua popolazione civile.

3. Guerre post-eroiche e casualty free

Dall’epoca delle «guerre eroiche», in cui dominava una mentalita militare plasmata dalla concezione
napoleonica e clausewitziana della guerra, saremmo passati, secondo Luttwak, all’epoca delle guerre
«post-eroiche», che rappresenterebbero la forma di attivita bellica propria delle moderne democrazie
occidentali, ciog di societa essenzialmente «borghesi», econome (per ragioni demografiche e culturali)
delle vite dei propri figli, non piu disponibili ad affrontare i rischi connessi a un impiego efficace della
forza militare e, percio, propense a ricorrere alle tecnologie piu sofisticate pur di imporre la propria
superiorita senza (quasi) combattere'’. Da una prospettiva solo in parte diversa, Umberto Eco osserva
che mentre «il fine della Paleoguerra era distruggere quanti pit nemici fosse possibile, accettando che
morissero anche molti dei nostri» — e «la morte degli altri era pubblicizzata, magnificata e i cittadini, a
casa, dovevano godere e rallegrarsi per ogni nemico in pil che fosse stato distrutto» —, con 1’avvento (a
partire dalla guerra del Golfo) della «Neoguerra» si stabiliscono «due principi: non dovrebbe morire
nessuno dei nostri e si dovrebbero uccidere gli avversari il meno possibile» [Eco 2002: 47].

Ne sono derivate, da un lato, I’esaltazione della «chirurgica» precisione delle cosiddette «armi
intelligenti» [Savarese 2002], che promettono guerre «a zero morti» (o casualty free), e, dall’altro,
I’enfasi posta sul concetto di «rivoluzione negli affari militari» (RMA) [Pelanda 1996] — che rimanda,
appunto, all’elemento di discontinuita introdotto nel modo di fare la guerra dal processo di innovazione
tecnologica, che ha portato alla costruzione di nuovi e pil sofisticati sistemi d’arma (oltre che al
perfezionamento di quelli gia esistenti), accrescendo a dismisura la capacita di effettuare attacchi di
precisione in profondita sul territorio nemico —, il rilievo primario attribuito alla information warfare
[Libicki 1995; Arquilla, Ronfeldt 1998] — cio¢ a «tutte quelle azioni volte alla compromissione dei
sistemi informatici e di comunicazione civili e militari del nemico, ed alla simultanea protezione da
attacchi della stessa natura» [Valeri 1997: 138-39] — e la crescente diffusione di termini come cyberwar,
netwar e softwar [Campen, Dearth, Goodden 1996; Rapetto, Di Nunzio 2001], cui fa da sfondo la
constatazione che 1’informazione e la conoscenza «rappresentano veri e propri ‘moltiplicatori di
potenza’», in quanto «consentono di ridurre 1’entita di capitale e di lavoro, cioe i costi, le perdite e
I’entita delle forze e del livello di violenza necessari per ottenere un determinato risultato» [Jean 1995:
122].

Ma quale realta si cela dietro la retorica della guerra «chirurgica» o «a zero morti»? Come mette
bene in evidenza Marco Deriu, che riprende le tesi di Martin Shaw sul «militarismo con trasferimento

' Nel ragionamento di Luttwak pud avvertirsi I’eco delle osservazioni di quanti, da Tocqueville in poi, hanno
sostenuto che «i regimi democratici sono strutturalmente piu inefficienti dei regimi autoritari nella conduzione
della politica estera e, massimamente, in relazione alle questioni cruciali della guerra e della pace» [Panebianco
1986: 453].



13

del rischio» [Shaw 2004] —formula che allude alla tendenza, soprattutto da parte degli Stati Uniti, ad
appoggiarsi sul campo, in tutte le guerre recenti, ad alleati locali (come 1’UCK in Kosovo, i combattenti
dell’ Alleanza del nord in Afghanistan e le milizie curde in Iraq), sui quali finiscono per essere scaricati i
rischi maggiori'® —, «le guerre occidentali non si caratterizzano né per essere chirurgiche, né per una
riduzione significativa dei morti quanto piuttosto per una grande riduzione dei costi politici. La ‘guerra
a zero morti’ ¢ in realta una guerra a diversa gradazione di percezione dei morti». Detto altrimenti:
nelle guerre contemporanee, in cui le forze occidentali hanno registrato perdite irrisorie, quasi
esclusivamente per incidenti o per fuoco amico', di vittime se ne sono contate molte, specialmente tra i
soldati e combattenti nemici, i combattenti alleati locali e i civili della parte avversa; solo che si tratta di
vittime, per cosi dire, poco «visibili», che generalmente passano sotto silenzio e non trovano eco nei
media e nell’opinione pubblica occidentali, a meno di non raggiungere un numero cosi elevato, e
documentato da qualche testimonianza, da non poter essere piu ignorato.

La verita, spiacevole ma incontestabile, & che tutti noi, anche a causa del condizionamento esercitato
da un giornalismo (soprattutto televisivo) di guerra che, salvo rare eccezioni, opera, per dirla con Judith
Butler, come una «macchina onirica desensibilizzante» [Butler 2004: 178], guardiamo ai conflitti che ci
circondano attraverso griglie percettive, per lo pill inconsapevoli, che stabiliscono una gerarchia
d’importanza delle diverse categorie di vittime, moltissime delle quali «spariscono dalla nostra
percezione prima ancora che vengano uccise nella realta» [Deriu 2005: 901*°. Inoltre, come ben
sottolinea Martin Shaw, I’attenzione rivolta alle vittime civili altrui non ¢ solo minore di quella rivolta
ai soldati propri, ma «¢ anche pregiudicata dalla politica adottata per mantenere sicuri questi ultimi»,
nel senso che «il rischio per i civili viene ridotto non quanto ¢ concretamente possibile, ma nella misura
in cui viene giudicato necessario per evitare una copertura mediatica globale negativa» [Ibid.: 91 ]. Se a
questo poi si aggiunge che sempre pill spesso, per una sorta di effetto blowback (o «ritorno di
fiamma»)*', la maggior parte delle perdite, da parte occidentale, si registra (come in Iraq) a guerra
«ufficialmente» finita, la formula casualty free rivela per intero il suo carattere altamente eufemistico.

Cio detto, ¢ innegabile che le considerazioni di Luttwak a proposito dell’ attitudine «post-eroica» di
governi, opinione pubblica e forze armate occidentali colgono sostanzialmente nel segno. Non che la
preoccupazione di limitare le perdite proprie, e in parte anche quelle del nemico, sia del tutto inedita: le
guerre del XVII e XVIII secolo ne furono profondamente influenzate, e anche in seguito non sono state
lesinate le critiche nei confronti di quell’ «anormale timore di perdite sul campo di battaglia» cui il

'8 Per Shaw questo nuovo militarismo che si vorrebbe giustificato in base al basso numero di perdite si
baserebbe in realta su cinque elementi: 1) un alto numero di morti nemici; 2) il trasferimento dei rischi sugli alleati
locali che combattono sul terreno; 3) ‘piccoli massacri di civili’ che sarebbero presentati come ‘accidentali’ ma in
realta sarebbero conteggiati nell’analisi del rischio della guerra, nella misura in cui si sceglie come priorita di
bombardare da una certa altezza o di lanciare missili da una certa distanza per evitare le vittime tra i propri soldati;
4) il management dei media per evitare quanto pill possibile immagini delle vittime di guerre; 5) accettabilita delle
perdite di vittime civili indirette che sarebbero meno ‘visibili’ e quantificabili delle vittime dirette» [Deriu 2005:
91].

' Questa tendenza ha incominciato a rendersi visibile a partire dalla guerra del Golfo, durante la quale le
perdite americane ammontarono a 293 morti (di cui 148 in battaglia e i restanti 145 in altre situazioni) e quelle
degli alleati a 65 morti (39 per la coalizione araba, 24 per gli inglesi e 2 per i francesi), a fronte di perdite irachene
stimabili intorno a 100.000 morti e 300.000 feriti (la fonte di questi dati & la CNN:
http://www.cnn.com/SPECIALS/2001/gulf.war/facts/gulfar/).

2% Secondo la ricostruzione di Deriu, la piramide percettiva della rilevanza dei diversi tipi di morti causati dalle
guerre contemporanee comprende, in ordine decrescente d’importanza, le seguenti categorie di vittime: civili
occidentali, soldati occidentali, soldati privati occidentali, civili della parte avversa, combattenti alleati locali,
soldati e combattenti nemici. Man mano che si procede dal vertice verso la base della piramide, occorre un
numero di vittime sempre piu elevato per catturare 1I’attenzione dei media e dell’opinione pubblica occidentali: si
pensi alla diversa considerazione ricevuta, durante I’intervento americano in Somalia, dai circa diecimila morti
somali da una parte e dai 18 marines americani periti nelle operazioni dall’altra.

21 dl termine blowback, o ‘ritorno di fiamma’, fu coniato ad uso interno da alcuni funzionari della CIA per
riferirsi a tutte quelle conseguenze impreviste e involontarie delle politiche e degli interventi americani adottati il
piu delle volte segretamente o comunque nascosti all’opinione pubblica statunitense» [Deriu 2005: 74].



14

generale francese Langlois, all’indomani della guerra anglo-boera — che parve sancire I’impraticabilita
delle formazioni chiuse di fanteria sotto il fuoco nemico —, dette il nome di «transvaalite acuta»
[Howard 1992: 221]. Ma, rispetto ai tempi in cui (come alla vigilia della prima guerra mondiale) la
disponibilita ad accettare perdite enormi rappresentava il principale indicatore della adeguatezza di una
nazione al rango di grande potenza e della sua determinazione nel perseguire la vittoria, oggi le cose
sono molto cambiate; e Luttwak, individuando nel «post-eroismo», ossia nella refrattarieta ad assumersi
i rischi e a sopportare i costi (in termini di vite umane) che ogni operazione militare inevitabilmente
comporta, il tratto distintivo della postmodernita bellica (almeno in Occidente), fotografa bene questo
cambiamento. E con lui lo fotografano molti altri analisti militari: da Chris Hables Gray, che mette in
relazione 1’ attrattiva esercitata dalle «promesse di una cyberwar incruenta» con 1’obbligo imposto alle
forze armate statunitensi di «evitare qualunque rischio di subire delle perdite» [Gray 1997: 24], a Eliot
Cohen, che rileva come in questi ultimi anni i comandanti militari statunitensi siano scesi in campo
«con I’ordine di “fare della protezione della forza la prima missione” ancora rimbombante nelle loro
orecchie» [Cohen 2001: 27-28], a Carlo Jean, che richiama 1’attenzione sui danni causati dall’adozione,
in qualsiasi pianificazione delle forze, di un parametro: «quello di privilegiare la sicurezza del personale
anche a scapito dell’efficienza militare» [Jean 2001: 184].

Ci sara, naturalmente, chi riterra di non poter seguire fino in fondo Luttwak nella sua denuncia del
«mammismo» da cui sarebbero affette le grandi potenze occidentali [Luttwak 1994]. Difficilmente,
pero, ci si potra esimere dal considerare legittime le preoccupazioni di quanti, ormai disillusi riguardo
alla possibilita di una guerra causalty free, paventano che il «post-eroismo» sia totalmente inadatto a
contrastare la barbara violenza dei conflitti etnico-identitari ma, soprattutto, di quell’ «iperterrorismo»
[Heisbourg 2002] di cui gli attentati dell’ 11 settembre hanno costituito la prima, eclatante manifesta-
zione e che pare destinato a popolare nei decenni a venire gli incubi peggiori dell’Occidente.

4. 11 mondo dopo 1’11 settembre: fra terrorismo e guerra

Non v’¢ analista o studioso di politica internazionale che non abbia rilevato come, a partire da quegli
attentati — che, ponendo termine a quasi due secoli di estraneita del territorio e dei civili americani
all’esperienza diretta di un attacco esterno, hanno fatto piazza pulita delle fantasie di invulnerabilita ri-
svegliate negli Stati Uniti dalla fine della minaccia missilistica sovietica (e alimentate dal progetto dello
scudo spaziale rilanciato dall’amministrazione Bush) — sia venuta guadagnando ampi (sebbene non
unanimi) consensi I’opinione che la storia abbia bruscamente voltato pagina, decretando la fine dell’era
geopolitica inaugurata il 9 novembre 1989 dalla caduta del muro di Berlino. Nell’incapacita persino
dello Stato pil potente al mondo di adempiere a quella funzione di protezione dei propri cittadini e del
proprio territorio dalle minacce esterne che costituisce da sempre uno dei principali compiti dello Stato-
nazione parecchi osservatori hanno colto una significativa conferma della tesi del declino degli Stati e
dell’ordine internazionale westfaliano fondato su di essi. Gli attentati dell’ 11 settembre avrebbero, ciog,
fornito la prova decisiva dell’impotenza degli Stati (e dell’inadeguatezza delle motivazioni razionali di
natura politica ed economica che ne guidano il comportamento) di fronte alla violenza fanatica dei
terroristi aspiranti al martirio per scopi religiosi, fungendo da acceleratore della transizione verso un’era
affatto nuova (o «postmoderna») delle relazioni internazionali, nella quale la politica tenderebbe a
riorganizzarsi in forme inedite, transnazionali e deterritorializzate; un’era nella quale alla divisione tra
Stati tenderebbero a sostituirsi altre, pil radicali divisioni, riconducibili a «identita basate su apparte-
nenze di tipo ‘premoderno’ di natura culturale, religiosa ed etnica, tra le quali il compromesso ¢ molto
piu difficoltoso» [Andreatta 2001: 77]. Secondo altri osservatori [Panebianco 2001], viceversa, sarebbe
proprio la guerra al terrorismo avviata su scala globale dopo 1’11 settembre ad aver restituito centralita
al ruolo dello Stato, sia sul piano interno, a causa delle accresciute esigenze di controllo dei confini e
del territorio e di sorveglianza sulla popolazione, sia nell’arena internazionale, dove, almeno
inizialmente, la minaccia terroristica ha incentivato la cooperazione tra Stati e ha prodotto una
convergenza d’interessi fra le maggiori potenze.

Non ¢ questa la sede per approfondire la questione del declino, vero o presunto, dello Stato. Ci si



15

limitera ad osservare che, se & vero che viviamo in un’epoca nella quale la soglia d’accesso all’universo
della guerra, attivita un tempo monopolizzata dagli Stati, si & pericolosamente abbassata fino a farvi
rientrare un ampio ventaglio di attori non statali, tra i quali occupano una posizione di spicco le
organizzazioni terroristiche come Al Qaeda — che insieme al suo leader, Osama bin Laden, si ¢ imposta
nell’immaginario collettivo come la protagonista indiscussa della jihad (o «guerra santa») che i gruppi
islamici piu radicali parrebbero aver scatenato contro gli Stati Uniti e 1’Occidente —, ¢ altrettanto vero
che, «lungi dall’essere un puro prodotto ‘transnazionale’ della globalizzazione, anche il terrorismo
islamico ha bisogno, prosaicamente, dell’appoggio di questo o quello Stato» [Panebianco 2001: 1004].
Senza I’appoggio di Stati disponibili (come 1’ Afghanistan dei taliban) a ospitare sul proprio territorio le
basi, 1 nascondigli e i campi di addestramento dei terroristi; senza il sostegno logistico e di intelligence
di servizi (o settori «deviati» dei servizi) di sicurezza statali (come quelli pakistani); senza i cospicui
finanziamenti provenienti (tramite canali pit o meno occulti) da Paesi come Siria, Iran e Arabia
Saudita, la pericolosita della minaccia terroristica si ridurrebbe considerevolmente. Non a caso il
presidente Bush ha dichiarato a piu riprese che gli Stati Uniti sono intenzionati a fare i conti non
soltanto con i terroristi, ma anche con gli Stati che li ospitano e che con essi hanno rapporti di
connivenza — stati ai quali da parte americana si suole affibbiare I’etichetta di «Stati canaglia» (rogue
states). E, percio, difficile dissentire da Marco Cesa quando, analizzando gli scenari post-11 settembre,
afferma che

gli elementi di continuita rispetto alla politica internazionale ‘tradizionale’ sono ben visibili, € non possono
essere sottovalutati come di solito fanno coloro che parlano di una ‘guerra globale’ dalle caratteristiche del
tutto nuove. Le ‘novitd’, in altre parole, possono essere in larga misura ricondotte a schemi e concetti inter-
pretativi di cui siamo gia in possesso. E anche le conseguenze della guerra ben si prestano a questo tipo di
lettura: essa avra, in primo luogo, ripercussioni sugli interessi, sul potere, sulla dipendenza reciproca e sugli
allineamenti degli stati coinvolti, creando nuovi vincoli per i piu deboli e per i vinti, € nuove opportunita per i
piu forti e i vincitori [Cesa 2002: 93].

Ma se non pare condivisibile la tesi secondo cui gli eventi dell’ll settembre avrebbero
completamente rivoluzionato il sistema internazionale, imponendo di abbandonare o ridefinire gli
strumenti concettuali di cui tradizionalmente ci si ¢ serviti per analizzare le dinamiche della politica
mondiale, non si possono nemmeno ignorare gli elementi di novita che da quegli eventi sono originati, a
cominciare dall’accresciuta pericolosita della minaccia costituita da un terrorismo di matrice islamica
che ha determinato una «brusca redistribuzione della vulnerabilita» su scala globale [Colombo 2002:
24]

A questo riguardo, una delle pit importanti questioni sul tappeto & se gli attentati dell’11 settembre
si configurino come un atto di terrorismo o non, piuttosto, come un atto di guerra — questione intorno
alla quale ¢ venuto sviluppandosi negli ultimi anni un acceso dibattito, sovente viziato da una dialettica
amico-nemico semplificatoria e perversa®>. Premesso che una definizione di terrorismo universalmente
accettata non esiste e che I’attribuzione dell’etichetta di «terrorista» risponde quasi sempre a precisi
interessi politici — anche se, operando una sintesi tra le definizioni correnti piu accreditate (come quella
adottata dal Dipartimento di Stato americano nel rapporto Patterns of Global Terrorism 2000), ¢
possibile pervenire a una definizione ampiamente condivisibile, secondo cui per terrorismo deve
intendersi una violenza premeditata perpetrata contro i civili o i non combattenti e generalmente tesa a
produrre un clima di intimidazione e di terrore suscettibile di facilitare il raggiungimento di obiettivi
politici (ad esempio, ottenere delle concessioni, causare una reazione eccessiva, impedire il normale
svolgimento della vita di una nazione, sovvertire I’ordine costituito interno e/o internazionale) [De Luca

> Come ben sottolinea Umberto Gori, la questione «non & oziosa perché, a seconda della qualificazione che
daremo alla fattispecie, saremo costretti a dimensionare la nostra risposta in un modo piuttosto che in un altro.
[...] Le parole sintetizzano una teoria, una spiegazione dell’evento di cui dobbiamo occuparci. Se sbagliamo la
parola — ci ricorda Giovanni Sartori — sbagliamo la cosa. ‘Il dottore che dice infreddatura quando abbiamo la
polmonite & un dottore che ci ammazza. E chi non dice guerra quando c’¢ ¢ chi quella guerra la perde’» [Gori
2004: 269].



16

2002: 18-19] —, si pud senz’altro convenire con Marco Fossati quando, a mo’ di riassunto dei termini
del dibattito, sottolinea 1’esistenza di due diverse posizioni riguardo al terrorismo: la prima, cui si rifa il
governo di Washington, «lo considera una forma di guerra (secondo Caleb Carr, sarebbe addirittura ‘la
denominazione contemporanea e il moderno sviluppo della guerra’) e ritiene che vada affrontato sul
piano essenzialmente militare»; la seconda, cui si rifa la maggior parte dei governi europei, «lo giudica
un comportamento criminale contro il quale si deve agire entro un quadro giuridico» [Fossati 2003: 6-
7]. La differenza fondamentale fra le due posizioni ¢ la seguente:

nel primo caso, chi subisce un attacco terroristico (per esempio un attentato dinamitardo) si considera vittima
di un’azione di guerra e si sente autorizzato a reagire attivando a sua volta le opportune misure militari (per
esempio un bombardamento) che diventano pertanto legittime operazioni di ‘controterrorismo’. Nel secondo
caso, invece, ’attacco terroristico € giudicato un atto criminale perché esiste un quadro giuridico che cosi lo
definisce a prescindere dal soggetto che lo compie. [...] E quindi chiaro che trattando il terrorismo come un
crimine si suggerisce implicitamente 1’esistenza (o si auspica la costruzione) di uno spazio di legalita, rico-
nosciuto e condiviso, nel quale operino istituzioni al di sopra delle parti, in rappresentanza della comunita dei
cittadini del mondo [Fossati 2003: 7, 11].

Come si vede, la questione ¢ assai delicata e complessa, specialmente ove la si declini in rapporto
all’enormita e all’efferatezza degli attentati dell’11 settembre. L’opinione di chi scrive, peraltro non
isolata™, & che solo al prezzo di molte (forse troppe) difficolta ci si puo rifiutare di ammettere che questi
attentati si configurano come un vero e proprio atto di guerra, sia pure compiuto da un attore non
statale. E cio non tanto in ragione del numero delle vittime, della magnitudo del danno, della valenza
simbolica e strategica degli obiettivi colpiti, quanto piuttosto in considerazione del fatto, evidenziato da-
gli osservatori pit attenti*!, che il terrorismo di matrice islamica — cui taluni guardano come a una
riedizione del terrorismo nichilista occidentale del XIX secolo®, ma che pare piuttosto configurarsi, per
«la profonda analogia della sua azione con quella dello stato totalitario e terrorista», come «una sorta di
totalitarismo senza stato» [Parsi 2004: 9] — ¢ un fenomeno fondamentalmente diverso dal terrorismo
politico degli anni Settanta ed Ottanta; diverso, e incomparabilmente piu pericoloso.

Mentre, infatti, i terroristi «classici» (si pensi all’OLP, all’IRA, o all’ETA), mirando ad accreditarsi
come interlocutori delle istituzioni e non volendo compromettere la possibilita di partecipare domani a
eventuali negoziati con i nemici di oggi, generalmente si astenevano da un uso indiscriminato della
violenza, limitandosi ad azioni «dimostrative» volte a screditare 1’avversario, a smascherarne la
brutalita o I'impotenza e a richiamare 1’attenzione internazionale sulla propria causa, gli odierni gruppi
terroristici di matrice islamica non pongono limiti alla distruttivita dei loro attacchi contro I’Occidente,
dal momento che non intendono negoziare alcunché, neppure in un secondo momento, con le vittime di
tali attacchi. Queste ultime, infatti, come ben sottolinea Filippo Andreatta, «<non sono gli autentici
interlocutori politici del terrorismo», nel senso che «gli obiettivi occidentali vengono scelti per ragioni
simboliche piu che politiche, perché 1’attacco a una democrazia comporta maggiori effetti psicologici,
perché I’Occidente non ¢ popolare in quelle zone e perché i governi occidentali appoggiano i regimi che

» Gori, ad esempio, ¢ netto nell’affermare che «questa particolare forma di terrorismo internazionale ¢ da
considerarsi ‘guerra’» [Gori 2004: 270], e numerosi analisti parlano esplicitamente di «guerra terroristica» [Liang,
Xiangsui 2001]. Per una opinione contraria vedi Bonanate 2004 e 2006.

** Vedi tra gli altri Simon 2001, Andreatta 2001 e Paolini 2004.

% Come osserva giustamente Adriano Sofri, «vedere nel terrorismo islamista il ritorno (meritato?) di una
invenzione nostra, del nostro nichilismo», ¢ «un enorme errore», perché tra I’uno e 1’altro «c’¢ una novita, una
mutazione: ¢ il kamikaze. Costui non ¢ il cospiratore pronto alla morte della Narodnaja Volja, né il suicida che
presta la propria indifferenza alla firma dell’omicidio nei Demoni [di Dostoevskij]; tanto meno il martire della
fede cristiana, testimone fino al sacrificio della vita, ma senza resistere al male inferto da altri, e comunque mai al
costo di vite innocenti. Il rapporto tra mezzo e fine (la propria morte sopportata, la morte voluta del nemico) &, nel
suicidio-eccidio del kamikaze, invertito. La strage di innocenti ¢ piegata alla gloria del martire e al premio che
attende lui, ed esalta i suoi cari. [...] Il terrorismo nichilista conserva, contro se stesso € nonostante tutto, una
radice cristiana. La sua sinistra vocazione € 1’indifferenza alla morte. Non la devozione alla morte» [Sofri 2004b].
Sull’uso dei kamikaze da parte del terrorismo islamico cfr. Iannaccone, Introvigne 2004.



17

i terroristi considerano eretici o laici» [Andreatta 2004: 586], ma il principale obiettivo del terrorismo
islamico & rovesciare i regimi (come 1’Egitto, I’ Arabia Saudita, il Pakistan e le monarchie del Golfo)
che, corrotti dai nemici esterni dell’Islam (a cui svendono territori e ricchezze), si sono discostati dalla
corretta interpretazione delle leggi coraniche e, successivamente, «dare al mondo islamico purificato
dimensioni strategicamente apprezzabili, in modo che il rigenerato dar al-islam esprima non solo
purezza ma anche potenza» [Paolini 2004: 154]. In altri termini, si colpisce con violenza la nuora
(I’Occidente) perché la suocera (i nemici interni al mondo islamico, definiti «apostati», nel senso di
rinnegati, cio¢ peggio che infedeli) intenda, nel quadro di quello che fondamentalmente rimane un
conflitto interno alla civilta islamica, dove sono in gioco il controllo sugli Stati e sulle risorse me-
diorientali e, in prospettiva, la ricomposizione della umma (la comunita dei credenti musulmani, forte di
circa un miliardo e duecento milioni di fedeli) sotto un’unica autorita politica e religiosa.

5. Verso uno scontro delle civilta?

Sara gia parso chiaro, dall’analisi fin qui condotta, che chi scrive guarda con sospetto a coloro che
indulgono con troppa facilita alla retorica dello «scontro fra civilta». Come ¢ noto, nel suo celebre libro
intitolato Lo scontro delle civilta e il nuovo ordine mondiale [1996; tr. it. 1997]%°, Huntington sostiene
che «I’elemento centrale e piu pericoloso dello scenario politico internazionale che va delineandosi oggi
¢ il crescente conflitto tra gruppi di diverse civilta» [Huntington 1997: 7]. Sulla base di criteri, invero,
alquanto approssimativi, Huntington distingue sette civilta (occidentale, islamica, confuciana, giappo-
nese, induista, slavo-ortodossa e latino-americana), a cui potrebbe in futuro aggiungersene un’ottava
(quella africana). Egli ¢ perd convinto che la contrapposizione principale sia quella tra I’Occidente, da
una parte, e un’alleanza fra I’Islam (visto come una minaccia a causa della sua impetuosa crescita de-
mografica e della sua innata propensione alla violenza) e la Cina (vista come una minaccia a causa della
sua irresistibile crescita economica), dall’altro. Benché il suo vantaggio stia progressivamente
riducendosi, 1’Occidente, secondo Huntington, ¢ e restera per lungo tempo ancora la civilta pil potente
del mondo, ma dovra fronteggiare la sfida di altre civilta, che reagiranno al tentativo di
universalizzazione dei valori occidentali cercando di espandere il proprio potere economico e militare al
fine di contrapporsi all’Occidente. Ne consegue che il mondo sara conflittuale, ma alcuni conflitti
saranno piu pericolosi di altri. Huntington individua due tipi fondamentali di conflitto: la guerra di
faglia e la guerra tra Stati guida. La prima pud aver luogo tra «stati limitrofi appartenenti a civilta
diverse, tra gruppi di civilta diverse che vivono all’interno di una stessa nazione e tra gruppi che, come
nel caso dell’ex Jugoslavia, tentano di costruire nuovi stati dalle macerie di quelli vecchi» [/bid.: 304]; a
questo livello, «la linea di faglia piu pericolosa sembra quella che separa il mondo islamico dagli stati
adiacenti ortodossi, indu, africani e cristiano-occidentali» [Ibid.: 265]. La seconda, invece, coinvolge gli
Stati principali delle diverse civilta; a questo livello, «la frattura principale ¢ tra ‘I’Occidente e gli altri’,
con i conflitti piti intensi destinati a scoppiare tra le societa musulmane e asiatiche da un lato e quella
occidentale dall’altro». Di fatto, «gli scontri pili pericolosi del futuro nasceranno probabilmente
dall’interazione tra I’arroganza occidentale, 1’intolleranza islamica e I’intraprendenza sinica» [Ibidem].
A destare le maggiori preoccupazioni, in Huntington, ¢ perd soprattutto il problema dei rapporti
conflittuali tra la civilta islamica, la cui innata propensione alla violenza & testimoniata dal fatto che
essa ha dietro di sé «una storia fatta di reiterate carneficine» [Ibid.: 385], e la civilta occidentale, che
«tenta e continuera a tentare di preservare la propria posizione di preminenza e difendere i propri
interessi identificandoli con quelli della ‘comunita internazionale’», dimenticando che «quello che per
I’Occidente & universalismo, per gli altri & imperialismo» [Ibid.: 266]. Allo stesso modo di Oriana
Fallaci, che dagli attentati dell’11 settembre 2001 fino alla sua morte non ha smesso di attaccare con
veemenza il mondo islamico affermando che «i fondamentalisti, gli integralisti, non sono il suo volto
degenere», ma «sono il suo vero volto, il suo volto fedele», e che quindi «I’Islam moderato non esiste»

26 Per un esame dettagliato delle tesi di Huntington e delle critiche di cui sono state fatte oggetto mi permetto di rinviare a
Coralluzzo 2007: 143-67.



18

[Bosetti 2005: 181]%’, Huntington sostiene che «il vero problema per 1’Occidente non & il fonda-
mentalismo islamico, ma 1’Islam in quanto tale, una civilta diversa le cui popolazioni sono convinte
della superiorita della propria cultura e ossessionate dallo scarso potere di cui dispongono». Similmente,
«il problema dell’Islam non ¢ la CIA o il Dipartimento della Difesa degli Stati Uniti, ma 1’Occidente,
una civilta diversa le cui popolazioni sono convinte del carattere universale della propria cultura e
credono che il maggiore — seppur decrescente — potere detenuto imponga loro I’obbligo di diffondere
quella cultura in tutto il mondo». Sono questi, secondo Huntington, «gli ingredienti di base che
alimentano la conflittualita tra Islam e Occidente» [Ibid.: 319].

Se questo ¢ lo scenario politico internazionale con il quale siamo (e ancor piul saremo nei prossimi
decenni) chiamati a fare i conti, che cosa si puo fare per evitare che lo scontro delle civilta divampi su
scala planetaria? La ricetta che Huntington propone ¢ assai articolata, ma, a suo giudizio, la cosa piu
importante ¢ che 1’Occidente (e in particolare I’ America, che ne ¢ lo Stato guida) rinunci all’idea di una
missione universalistica, alla pretesa di esportare in tutto il mondo i propri valori (compresi i diritti
umani e la democrazia) spacciandoli per universali, e si preoccupi piuttosto di difendere la propria
identita, di preservarla dal contagio del multiculturalismo e del melting pot delle razze; in una parola,
esso deve adattarsi a vivere in un mondo caratterizzato dalla compresenza di piu civilta, tutte
ugualmente attente a salvaguardare la propria purezza. Scrive Huntington:

Alcuni americani hanno propugnato il pluralismo culturale in patria; altri hanno promosso I’universalismo su
scala mondiale; altri ancora hanno promosso entrambe le cose. Il pluralismo culturale interno minaccia gli
Stati Uniti e 1’Occidente; ’universalismo su scala mondiale minaccia 1’Occidente e il mondo. Entrambi
negano il carattere peculiare della cultura occidentale. I fautori del monolitismo culturale a livello planetario
vogliono rendere il mondo uguale all’ America. I fautori del monolitismo culturale domestico vogliono rendere
I’ America uguale al mondo. Un’ America multiculturale non esiste perché un’ America non occidentale non
sarebbe americana. Un mondo multiculturale ¢ inevitabile perché l'impegno planetario ¢ qualcosa di
inconcepibile. La preservazione degli Stati Uniti e dell’Occidente richiede una rinascita dell’identita occi-
dentale. La sicurezza del mondo richiede I’accettazione del pluralismo culturale su scala mondiale [Huntington
1997: 474].

Ora, a proposito della ricetta suggerita da Huntington, due osservazioni si impongono. La prima
osservazione ¢ che tale ricetta, bollando come inopportuna e controproducente la politica di
universalizzazione dei propri valori (a cominciare dai diritti umani) tanto cara all’Occidente, finisce per
privarci di uno degli strumenti piu efficaci e promettenti ai fini della democratizzazione dei regimi
politici interni degli Stati e, per ci0 stesso, delle relazioni internazionali: lo strumento (che pud
assumere anche una valenza coercitiva, come nel caso dell’embargo contro 1’apartheid sudafricana)
della cosiddetta ‘condizionalita democratica’, con cui ci si riferisce alla tendenza dei Paesi democratici
a condizionare la concessione di aiuti economici ai paesi in via di sviluppo all’impegno, da parte di
questi ultimi, a realizzare riforme politiche che si muovano lungo linee di democratizzazione e di
maggior rispetto dei diritti fondamentali dell’'uvomo. La seconda osservazione ¢ che la ricetta di
Huntington, con la sua radicata avversione per il multiculturalismo domestico, finisce per mettere capo
a un atteggiamento di marcata diffidenza, quando non di aperta ostilita, nei confronti dei fenomeni
migratori internazionali, specialmente di quelli che portano a insediarsi nei Paesi occidentali individui e
gruppi appartenenti a civilta, come quella musulmana, ritenute nemiche dell’ Occidente.

Alle tesi di Huntington, intorno alle quali, come si puo facilmente intuire, si ¢ sviluppato un ampio e
infuocato dibattito, possono, tuttavia, essere mossi anche altri rilievi critici, di ordine piu generale,
concernenti ad esempio 1’uso poco rigoroso del concetto di «civilta», la sottovalutazione
dell’importanza degli interessi nazionali degli Stati (non sempre declinabili in chiave cultural-religiosa)
e il manicheismo eccessivo di una visione del mondo che sembra escludere che le diverse civilta, invece
di combattersi o convivere all’insegna di un precario equilibrio, possano imparare a dialogare nel
quadro di un pacifico e vantaggioso interscambio, arricchendosi reciprocamente. Ma, come sottolinea
assai bene Francesco Tuccari, il vero punto debole del libro di Huntington ¢ un altro, e cio¢ che in tutta
la sua argomentazione egli

¥ Cfr. Fallaci 2001 e 2004.



19

oscilla continuamente tra due concetti molto diversi dello ‘scontro delle civiltd’: per un verso egli afferma in
piu occasioni che tali scontri tendono a farsi pill pericolosi, acuti e violenti la dove a contendere sono Stati o
gruppi per lo pitl contigui appartenenti a differenti civilta (cido che ¢ comprensibile e persino ovvio); per un
altro verso, egli suggerisce I’idea secondo cui oggi sarebbe la diversita stessa delle culture a generare il con-
flitto (cido che ¢ assai piu arduo da dimostrare e che, infatti, non viene dimostrato in modo convincente). In
verita, nessuna delle guerre che Huntington analizza in relazione agli anni Ottanta e ai primi anni Novanta, e
nemmeno lo stesso scenario di guerra globale proiettato al 2010, & in prima istanza uno ‘scontro di civiltd’, un
conflitto generato dalla diversita delle culture. Si tratta sempre, al contrario, di guerre tradizionali di potenza
e/o di interessi che si caricano poi delle pit 0 meno efficaci parole d’ordine dello ‘scontro delle civilta’. 11
quale finisce dunque per configurarsi come la retorica e non come la sostanza del conflitto, come la nuova
potentissima ‘ideologia’ con cui le grandi potenze (gli ‘stati guida’) potrebbero legittimare una futura
spartizione del pianeta, i futuri destini della guerra, della pace e, ancora, i futuri profili della stessa convivenza
sociale all’interno delle singole civilta [Tuccari 2006: 54-55].

Come si vede, si tratta di critiche radicali*®. Esse perd non hanno impedito alle tesi di Huntington di
tornare prepotentemente alla ribalta dopo gli attentati dell’11 settembre, che da molti osservatori e da
una quota consistente dell’opinione pubblica — anche sulla scorta delle esplicite dichiarazioni di Osama
bin Laden in merito all’esistenza di una «guerra santa» tra Islam e Occidente, di cui quegli attentati
costituirebbero il momento pil alto, ma non quello iniziale®® e, tanto meno, quello conclusivo — sono
stati appunto interpretati in termini di «scontro delle civilta». E bene, tuttavia, non ingannarsi: se & uno
scenario di guerra quello evidenziato dagli avvenimenti internazionali piu recenti, non dello scontro fra
civilta preconizzato da Huntington si tratta. Non v’e, infatti, chi non veda — eccezion fatta per quanti
indulgono a infelici battute sull’inferiorita dell’Islam o, come Oriana Fallaci (e annesso coro di politici,
prelati e intellettuali di varia, ma sempre modesta, caratura) si abbandonano a scomposte invettive anti-
islamiche — che I’errore pitl grave che potremmo commettere sarebbe quello di prendere per buona
I’equazione Islam=fondamentalismo=terrorismo e di ritenere che con I’attacco all’ America I’'Islam tutto
intero abbia formalmente dichiarato guerra all’Occidente, dando inizio a un mortale scontro di civilta.

Se la prima cosa da fare in un conflitto & non sbagliarsi di nemico, allora dobbiamo avere ben chiaro
che il nostro nemico — anzi, il nemico di chiunque abbia a cuore la difesa non di questa o quella civilta,
ma della civilta al singolare contro la barbarie — non ¢ I'Islam in quanto tale, bensi la propaggine
terroristica del fondamentalismo islamico, al quale & corretto guardare come a «un’ideologia totalitaria
che si fonda sulla politicizzazione di elementi secondari, scelti arbitrariamente, dell’Islam» [Tibi 1997:
24]; un’ideologia che all’interno del variegato mondo musulmano raccoglie ampi ma tutt’altro che
generalizzati consensi e che, pur rappresentando un mare nel quale il terrorismo pud pescare
all’occorrenza moltissimi pesci, non implica di per sé un’automatica adesione al progetto politico dei
terroristi, finalizzato, come si € detto, non tanto alla distruzione o all’islamizzazione forzata
dell’Occidente, quanto piuttosto alla conquista del potere all’interno del dar al-islam e alla creazione di
una sorta di califfato panislamico esteso dal Marocco fino al Sud-Est asiatico.

Che nei piani del terrorismo di matrice islamica — cioe in quello che, rubando il titolo al primo
numero del 2004 della rivista Limes, potremmo chiamare Progetto Jihad —1’Occidente rappresenti un
obiettivo «di sponda» rispetto all’obiettivo principale della destabilizzazione e dell’abbattimento dei
regimi arabi ed islamici rei di apostasia e complici dell’oppressione esercitata dai «nuovi crociati»
americani e dallo Stato di Israele non deve indurci, tuttavia, ad abbassare la guardia, sia perché i piani
Jihadisti costituiscono una sfida senza precedenti all’attuale ordine mondiale, agli interessi geopolitici e

% Per giunta, non si pud fare a meno di osservare come le tesi di Huntington non superino, se non in parte, il
vaglio di un’attenta verifica empirica. Lo dimostra efficacemente lo studio condotto da Jonathan Fox [2001] sui
conflitti etnici che hanno avuto luogo nell’eta della guerra fredda (1945-89) e nel periodo immediatamente
successivo (1990-98).

» In realtd, ’avvio della crociata jihadista contro 1’ America e I’Occidente data dalla prima guerra del Golfo,
mentre le origini del conflitto politico-religioso tra Islam moderato e Islam radicale possono esser fatte risalire
almeno alla rivoluzione khomeinista del 1979, se non alla nascita, nel 1928 in Egitto, dell’organizzazione
fondamentalista dei Fratelli musulmani.



20

geoeconomici dell’Occidente e alla stessa filosofia e pratica della liberta™, sia perché la gia richiamata

assenza, nel terrorismo islamico odierno, di limiti all’uso indiscriminato della violenza contro obiettivi
occidentali rende tutt’altro che peregrina I’ipotesi che, in un futuro piti 0 meno prossimo, gruppi
terroristici, sponsorizzati magari da qualche «Stato canaglia», possano arrivare ad impiegare armi di
distruzione di massa’'. Del resto, Heisbourg non sostiene forse che nei prossimi decenni, accanto alle
«‘classiche’ guerre clausewitziane» (tra Stati rivali), alle «guerre di secessione» (sul modello del
conflitto balcanico) e alle «guerre degli ‘stati-criminali’» (imputabili all’ostilita antioccidentale di
regimi dittatoriali dotati di armi di distruzione di massa), sperimenteremo le «guerre di disgregazione»,
«dirette da gruppi interni e stranieri contro societa esistenti» con strumenti che «spazieranno dal terrore
estremo alla ‘distruzione virtuale’ della cyberguerra», dove per «terrore estremo» deve intendersi,
appunto, I’'impiego di armi chimiche, batteriologice e, al limite, nucleari [Heisbourg 1999: 22-23]? A
cio si aggiunga quanto affermato da Brzezinski, che pure invita a non sopravvalutare la minaccia terro-
ristica:

La proliferazione nucleare resta un rischio perché vari regimi attribuiscono valore politico (interno, € non solo
esterno) all’acquisizione di uno status nucleare. Inoltre, la violenza religiosa ed etnica — endemica in numerose
parti del mondo — potrebbe a un certo punto esplodere in conflitti letali, che comportino 1’uso di agenti
biologici (pit accessibili rispetto alle armi nucleari): ¢ questa eventualita a costituire la principale minaccia,
nel lungo termine, alla sicurezza e al benessere dell’umanita [Brzezinski 2006: 138].

6. Che fare?

Se questo ¢ il repertorio delle minacce che ci sovrastano, si impone con urgenza una valutazione critica
delle modalita con cui ¢ stata condotta finora la guerra al terrorismo e dei suoi risultati, anche in con-
siderazione del fatto che, proprio a questo riguardo, si ¢ venuta determinando una divaricazione
crescente tra le due sponde dell’ Atlantico: mentre, infatti, la strada imboccata dall’ America — informata
alla volonta di mobilitare contro il nemico ogni tipo di risorsa, nel quadro perd di una strategia di
contrasto sempre piu decisa e «muscolare», di cui la nuova dottrina politico-strategica della guerra
preventiva®® costituisce 1’espressione pil avanzata e discutibile — pare mettere capo a una «guerra senza

quartiere, senza confini e senza limiti di tempo» [Parsi 2004: 12] contro i gruppi terroristici di matrice

3% Come sottolinea Paul Barman, cid che il terrorismo soprattutto «teme, disprezza e vuole distruggere» & il
liberalismo, quel «liberalismo che permette alla gente di pensare come crede, che tiene la Chiesa e lo Stato in sfere
separate e rifiuta di imporre una dottrina o verita onnicomprensiva su qualsiasi aspetto delle attivita umane».
Quella attualmente in corso, nota Berman, ¢ «la guerra del totalitarismo musulmano moderno, nelle sue numerose
varianti, che lotta ferocemente contro i campioni dell’idea liberale, sia musulmani sia non musulmani». E
aggiunge polemicamente: «Siamo in una situazione in cui le persone di mentalita liberale in Afghanistan e Iraq, e
forse anche in svariati altri Paesi, gli eroici liberali musulmani, stanno lottando per sopravvivere contro i loro e i
nostri nemici, e hanno un bisogno disperato di solidarieta e sostegno da chi, in tutto il mondo, ha le stesse idee. E
siamo in una situazione in cui, in tutto il mondo, i movimenti di massa della Sinistra politica, gli alleati naturali
dei liberali musulmani, non si sognerebbero mai di stare fianco a fianco con i liberali musulmani, per paura di
sostenere 1’imperialismo americano. Siamo in una situazione in cui, nell’ultimo quarto di secolo, le varie correnti
del totalitarismo musulmano hanno assassinato milioni di persone. [...] E siamo in una situazione in cui, in tutti
questi anni, nessuno ha mai organizzato un raduno o una mobilitazione davvero su scala mondiale per protestare e
denunciare 1’enormita della strage. Anzi: le pit grandi manifestazioni internazionali nella storia del mondo, quelle
avvenute all’inizio del 2003, si sono svolte per protestare contro il piano di George W. Bush per rovesciare
Saddam Hussein. Una situazione assurda, una circostanza di confusione, un segno di oscurita morale» [Berman
2004: XI-XTII].

|| segretario di Stato americano Condoleezza Rice lo ha dichiarato apertamente: «Dobbiamo affrontare ogni
giorno la possibilita che il nostro peggiore incubo — un attacco subdolo e improvviso con armi chimiche,
biologiche o nucleari — diventi realta, che il terrorismo metta in atto la sua minaccia usando le armi piu letali del
mondo» [Clough 2004: 103-104].

2 Cfr. AA.VV. 2004.



21

islamica e contro gli «Stati canaglia» che li sponsorizzano, la strada imboccata dall’Europa — lastricata
piu che altro di generiche esortazioni al dialogo interculturale e interreligioso e di sterili divagazioni
pseudosociologiche (dal sapore vagamente giustificazionista) sulle cause della fenomenologia terrori-
stica — pare indulgere fin troppo spesso a una sorta di «illusione della santuarizzazione», cio¢ alla
speranza, decisamente irrealistica (specialmente dopo gli attentati di Madrid e Londra), di potersi
chiamare fuori dal conflitto in corso (che 1’Islam avrebbe scatenato soltanto contro Stati Uniti ed
Israele, in risposta alle loro politiche aggressive e imperialistiche), rifugiandosi in una comoda (quanto
improbabile) neutralita.

Se da un lato ¢ innegabile che alle analisi strategiche dell’amministrazione Bush e dei circoli
neoconservatori vicini alla Casa Bianca® — che pure sono criticabili sotto molteplici aspetti: dallo
spregiudicato unilateralismo alla «visione non reticente e quasi trionfalistica dello strapotere americano,
visto contemporaneamente come un vantaggio da conservare e un’opportunita di rimodellare il mondo
secondo i propri interessi e i propri valori» [Colombo 2004b: 29]; dall’enfasi eccessiva posta sul potere
militare alla grave sottovalutazione dell’importanza del soft power, cio¢ della «capacita di ottenere cio
che si vuole tramite la propria attrattiva piuttosto che per coercizione o compensi in denaro» [Nye 2005:
VIII]; dalla disinvolta svalutazione delle vecchie alleanze e dei contesti multilaterali permanenti, a tutto
vantaggio delle alleanze ad hoc e delle coalitions of the willing, all’indifferenza esibita per le norme del
diritto internazionale — fa da sfondo la consapevolezza (forse perfino esagerata) della gravita dei
pericoli che incombono sull’Occidente, dall’altro ¢ difficile sottrarsi all’impressione che I’Europa abbia
trasformato il suo comprensibile dissenso nei confronti degli sviluppi piu recenti della politica estera
americana in un sostanziale disimpegno dalla lotta al terrorismo, motivato magari anche dalle
preoccupazioni connesse alla presenza nel Vecchio Continente di 15-20 milioni di immigrati
musulmani (pari al 4-5 per cento della popolazione totale) — i quali, per giunta, «a differenza dei
musulmani americani, sparsi geograficamente, disomogenei dal punto di vista etnico e di solito agiati,
[...] si raccolgono in squallide enclave con i loro compatrioti: gli algerini in Francia, i marocchini in
Spagna, i turchi in Germania, i pachistani in Inghilterra» [Leiken 2005]*.

Uno dei massimi esperti americani di sicurezza e immigrazione, Robert Leiken, a questo proposito
osserva, non senza ragione:

Nel Vecchio Continente il terrorismo & ancora visto come un problema di criminalita, non il presupposto
per una guerra. Inoltre alcuni funzionari europei credono che politiche acquiescenti verso il Medio Oriente
possano offrire una protezione. E in effetti, Bin Laden ha attaccato selettivamente gli alleati degli Stati
Uniti nella guerra irachena, risparmiando gli stati che sono rimasti fuori del conflitto. Con qualche
eccezione, le autorita europee rifuggono dunque dalle misure legislative e di sicurezza piuttosto energiche
adottate dagli Stati Uniti. Preferiscono limitarsi alla sorveglianza e ai tradizionali procedimenti giudiziari
invece di lanciarsi in una ‘guerra al terrorismo’ stile americano, mobilitando 1’esercito, creando centri
speciali di detenzione, rafforzando i sistemi di sicurezza ai confini, rendendo obbligatori passaporti con
banda magnetica, espellendo i predicatori dell’odio e appesantendo le pene notoriamente lievi dei
condannati per terrorismo. [...] Un jihadista pud cosi attraversare 1’Europa senza grandi controlli. Anche
se viene notato, puo cambiare il nome o attraversare un confine, contando su norme burocratiche e legali
antiquate. Dopo le bombe di Madrid, un funzionario di medio livello ¢ stato incaricato di coordinare le
legislature europee contro il terrorismo e uniformare le misure dell’ UE relative alla sicurezza. Ma spesso ha
solo una funzione di mediatore in mezzo al guazzabuglio dei codici dei 25 Stati membri [Leiken 2005].

Quanto alla possibilita di un prossimo riavvicinamento tra Stati Uniti ed Europa, non si puo essere
granché ottimisti, poiché la frattura che si & prodotta tra le due sponde dell’ Atlantico non pare destinata
a ricomporsi in fretta. Da recenti sondaggi si evince che il giudizio estremamente severo degli europei
nei confronti delle politiche del governo di Washington ¢ rimasto sostanzialmente invariato dal mo-
mento della rottura del 2002-2003 sulla guerra in Iraq, tanto ¢ vero che ancora pochi mesi fa solo il 36

%3 Sulla filosofia della guerra globale al terrorismo avviata dall’amministrazione Bush vedi tra gli altri Lobe,
Oliveti 2003; Kaplan, Kristol 2003; Molinari 2004; Mead 2004; Roy 2004; Podhoretz 2004; Frum, Perle 2004;
Chan 2005.

** Per una critica puntuale dell’ atteggiamento europeo nei confronti del terrorismo islamico cfr. Allam 2004.



22

per cento dei cittadini europei considerava auspicabile una leadership americana negli affari mondiali (a
fronte del 56 per cento di contrari) e solo il 12 per cento dei francesi, il 13 per cento dei tedeschi e il 16
per cento dei britannici si dichiarava favorevole alle scelte politiche dell’amministrazione Bush
[Bastasin 2007]. Di fatto, I’opinione prevalente tra gli europei ¢ che 1’armonia delle relazioni
transatlantiche potra ristabilirsi soltanto quando la politica estera americana avra ripudiato 1’esasperato
unilateralismo degli ultimi anni, cid che avverra, se avverra, solo dopo che alla Casa Bianca si sara
insediato un nuovo presidente. E probabile, tuttavia, che abbia ragione Niall Ferguson quando, dopo
un’attenta ricognizione delle cause storiche non contingenti che hanno contribuito ad aumentare le
distanze tra Stati Uniti ed Europa (caduta del muro di Berlino, secolarizzazione delle societa europee,
irruzione dell’Islam sulla scena politica internazionale), osserva che 1’unilateralismo di Bush, per
quanto esagerato, «non basta a spiegare il fatto che I’Atlantico sembra allargarsi un po’ di pitt ogni
giorno: ¢ I’Europa, non I’ America, che si sta distanziando» [Ferguson 2005].

Un punto, comunque, ¢ bene fermare, e cioe che il divario tra le due sponde dell’ Atlantico non si ¢
fatto ancora incolmabile e che un rinnovato patto fra America ed Europa ¢ non soltanto possibile ed au-
spicabile, ma necessario, perché, come osserva giustamente Vittorio Emanuele Parsi, «gli europei
potranno rafforzare la propria comune identita continentale solo restando ancorati al rapporto
transatlantico [...]. Non esistono altre strade percorribili per chi abbia davvero a cuore il futuro politico
dell’Europa» [Parsi 2003: 168]. La sola risposta possibile alle recenti tensioni euroamericane consiste,
da parte dell’ America, nel resistere alla tentazione di sopravvalutare 1’uso della forza e nel dismettere
«un unilateralismo soddisfatto — di cui Robert Kagan ¢ il piu popolare interprete — che non le si addice,
non le fa onore ed ¢ contrario al suo stesso interesse» [Ibid.: 194]; da parte dell’Europa, nello smettere
«di cercare di definire il proprio ruolo e la propria identita in contrapposizione al ruolo e all’identita
dell’ America» [Asmus, Ollack 2002: 17] e nel prendere la distanze da un certo tipo di pacifismo, venato
di antiamericanismo, nutrito da una radicata avversione per lo Stato di Israele, diffidente d’ogni
possibile utilizzo dello strumento militare e sterilmente ancorato a uno dei principali luoghi comuni del
Dictionnaire di Flaubert: «Guerra. Inveire contro» [Flaubert 199: 65].

Dopo aver bollato come «insopportabile» 1’immagine ricorrente di un’Europa «potenza civile» che
si propone «come campione di una pacifica missione civilizzatrice, perseguita questa volta ‘attraverso
I’esempio’» — immagine che rappresenta la «copia europea, sbiadita e fuori tempo,
dell’ ‘eccezionalismo’ americano» [Parsi 2003: 190] —, Parsi ricorda, assai opportunamente, che

I’Europa vivra anche in una sorta di paradiso kantiano, regolato dalle norme e non dalla forza, ma [...] tutto
cid continua a essere possibile fino a che qualcun altro si incarica del ‘lavoro sporco’ del mantenimento della
sicurezza nel sistema. L’Europa ha scelto di fornire al mondo 1’esempio di una ‘sovranita condivisa’ e
rispettosa delle altrui sovranita, comprese quelle degli avversari, quando questi si mostrano disposti al compro-
messo, alla dissuasione e al negoziato. Ma affinché questa strategia sia credibile, ¢ necessario che ‘1’Europa
non ripudi completamente I’uso della forza, e che sia sufficientemente in grado di esercitarla per cooperare con
gli Stati Uniti, o eventualmente anche senza il loro aiuto’, pena altrimenti il rischio che il dialogo tra
‘I’arroganza del potere’ e ‘I’arroganza dell’impotenza’ possa finire ‘in un confronto o persino in un divorzio’
[bid.: 191].

Purtroppo, il precedente della guerra in Iraq non lascia ben sperare, né riguardo all’America né
riguardo all’Europa. Iniziata il 19 marzo 2003 con I’offensiva congiunta delle truppe statunitensi e
britanniche, dopo il fallimento di tutte le iniziative diplomatiche volte ad assicurare all’intervento la
copertura dell’ONU, e dichiarata formalmente conclusa dal presidente Bush il 1° maggio, dopo la
conquista di Baghdad, questa guerra ha scavato un fossato profondo tra il governo di Washington,
fermamente determinato a «liberare» comunque 1’Iraq, e i governi di quella «vecchia Europa» la cui
politica attendista ¢ stata schernita dal segretario alla Difesa americano Rumsfeld ed & stata
sbrigativamente bollata da Robert Kagan [2003] come 1’espressione di un continente votato alle
mollezze di Venere, di contro alla marziale vitalita statunitense. In particolare, si ¢ determinata una
frattura tra I’Europa «atlantica» — cio¢ lo schieramento dei paesi che reputano tanto pit necessario, di
fronte alle inedite minacce del dopo-11 settembre, mantenere un solido legame con gli Stati Uniti,
«solitaria superpotenza» planetaria alla cui leadership, ritenuta priva di alternative credibili, si guarda



23

come a una garanzia ai fini del mantenimento dell’ordine e della sicurezza internazionali — e 1’Europa
«renana» dell’asse Parigi-Berlino — che, con 1’aggiunta di Mosca (per tacere di Pechino), ha costituito la
spina dorsale dello schieramento contrario alla guerra e ha cercato di fungere da contraltare
dell’ hyperpuissance americana, ossia di gettare le basi per un assetto delle relazioni internazionali non
pit incardinato sullo strapotere politico e militare degli Stati Uniti, ma tendenzialmente multipolare. La
prova piu evidente di cio fu la firma che il 30 gennaio 2003, proprio mentre si assisteva al
deterioramento dei rapporti tra il governo di Washington e quelli di Parigi e Berlino, otto Paesi europei
dell’Alleanza atlantica (Danimarca, Gran Bretagna, Italia, Polonia, Portogallo, Repubblica Ceca,
Spagna e Ungheria) apposero in calce a un documento di sostegno alla posizione americana sulla
questione irachena, cui fece seguito, una settimana piu tardi (5 febbraio), analogo documento a firma
dei dieci Paesi, tutti candidati all’ingresso nella NATO e nell’Unione europea, del cosiddetto «gruppo di
Vilnius», ai quali uno sprezzante e infastidito Chirac rimprovero di aver perso una buona occasione per
tacere.

Ebbene, se ¢ lecito dubitare che ai firmatari di questi documenti stesse veramente a cuore la
salvaguardia della coesione europea, che dire dei governi francese e tedesco? Non soltanto essi — per
non essersi consultati con gli alleati prima di annunciare, in sede ONU, la loro opposizione (che nel caso
della Francia comportava la minaccia del ricorso al diritto di veto) a una risoluzione che autorizzasse
esplicitamente un intervento armato contro 1’Iraq — sono passibili della stessa accusa di unilateralismo
che viene tradizionalmente mossa all’amministrazione Bush, ma la loro posizione, ispirata (sia pure per
motivi diversi) al rifiuto pregiudiziale della guerra, paradossalmente ha compromesso ogni residua (per
quanto esile) possibilita di composizione pacifica della crisi, poiché non v’e compellence, cio¢ tentativo
di convincere un avversario a fare qualcosa (nella fattispecie, ottemperare alle richieste della comunita
internazionale in materia di ispezioni ONU e di disarmo), che possa aver successo se non si contrappone
a quell’avversario un fronte unito e compatto e non si rende granitica la sua convinzione di non poter
sfuggire alla ritorsione se respingera le richieste, cio che certo non si puo ottenere escludendo a priori
ogni forma di intervento militare.

Naturalmente, la critica doverosa nei confronti della cecita di quella parte dell’Occidente che, per
usare le parole di André Glucksmann, rischia di farsi «complice passiva o avventata della sua
scomparsa» [Glucksmann 2004: 213] deve accompagnarsi a una netta presa di distanza dalla logica
dello scontro fra civilta, dal linguaggio della «politica dell’identita» ad essa connesso e dal rinnovato
spirito di crociata cui sembrano indulgere vasti settori dell’opinione pubblica e della classe politica
occidentali. Soprattutto, ¢ necessario sgomberare il campo da alcuni pericolosi equivoci, che gia in
precedenza si ¢ cercato (almeno in parte) di dissipare e che riguardano la natura del terrorismo inter-
nazionale di matrice islamica.

Contrariamente alla retorica dominante, esso non rappresenta «un ritorno alla barbarie», bensi «un
frutto — se pur ibrido — della modernita occidentale» [Deriu 2005: 415]: se ne ha conferma guardando
all’utilizzo spregiudicato che esso fa delle moderne tecnologie (per esempio internet, mezzo, a un
tempo, di comunicazione, propaganda e reclutamento), alla forma fluida e reticolare della sua
organizzazione, ai suoi stretti legami con I’economia e la finanza globali, ma soprattutto alla sua
ideologia — che, basata sulla «convinzione che si possa accelerare la realizzazione di un mondo nuovo
attraverso atti di distruzione spettacolari» [Gray 2004: 5], affonda le sue radici, al pari delle utopie
totalitarie marxista e nazista e dell’ideologia degli «evangelizzatori neoliberali che di recente hanno
annunciato la fine della storia» [Ibid.: 8], nel progetto positivista di costruzione di un mondo e di
un’umanita nuovi e migliori. Similmente, sbaglierebbe chi, disgustato della feroce spietatezza dei
terroristi islamici — testimoniata dagli attentati suicidi e dalle immagini di «faticosi decollamenti,
ostensioni di teste, cadaveri depezzati, prigionieri imploranti» veicolate quotidianamente dai media,
come pure dalla sadica disinvoltura con cui «nei forum integralisti si arriva a discutere se sia meglio
usare la sega o il coltello» [Ceccarelli 2004] —, cedesse al riflesso di bollare sbrigativamente le loro
azioni come barbare, disumane e del tutto estranee alla nostra civilta. Basti rammentare, come fa il noto
storico militare Victor Davis Hanson, che «quasi tutte le atrocita a cui abbiamo assistito dall’11
settembre in poi hanno un parallelo, secoli fa, nella terribile guerra del Peloponneso»:



24

Arti mozzati? Gli ateniesi ordinarono che fosse tagliata la mano destra ai marinai spartani fatti prigionieri.
Terrorismo? Sull’isola di Corcira, le lotte tra fazioni portarono a bruciare vivi degli innocenti e giustiziare dei
civili facendoli passare tra due file di uomini che 1i bastonavano. Malattie e timore di un attacco biologico? Gli
ateniesi persero da un quarto a un terzo della popolazione a causa di un’epidemia misteriosa, la cui origine
attribuirono agli spartani. Esecuzioni sommarie? Gli spartani radunarono 2.000 servi iloti e li massacrarono.
Rapimento di diplomatici? Gli ateniesi catturarono i messi spartani in viaggio verso la Persia, non ne
rispettarono I'immunita diplomatica e li uccisero, gettandone poi i corpi in un pozzo. [...] Siamo inorriditi di
fronte all’assalto terrorista ceceno alla scuola di Beslan in cui furono uccisi pitt di 150 bambini. Ma nel 413
a.C. gli ateniesi scatenarono i loro mercenari traci nella cittadina di Micalesso, in Beozia, e questi mas-
sacrarono uomini, donne e bambini, quindi irruppero in una scuola e fecero strage degli studenti. Assalirono
perfino il bestiame e, secondo lo storico Tucidide, ‘tutte le cose viventi che trovarono’ [Hanson 2005].

Consapevoli del fatto che «la nostra ripugnanza nei confronti delle usanze barbariche degli altri non
¢ fondata su un culto di valori veramente universali, ma su quello delle nostre sole ragioni occidentali»,
e che quindi «conviene porsi il problema della barbarie della nostra civilta, ossia della sua intolleranza
agli occhi degli altri» [Latouche 1992: 148], dovremmo smetterla di demonizzare il nemico per
orientarci verso una piu attenta considerazione delle motivazioni che ne guidano i comportamenti e la
scelta dei mezzi con cui lottare. Risulterebbe chiaro, allora, che quella religiosa, contrariamente a
un’opinione diffusa, non & la motivazione prevalente dei terroristi islamici: infatti, «anche quando il
riferimento religioso € presente spesso ¢ piu una giustificazione, una narrazione, che non una causa
ispiratrice» [Deriu 2005: 416]. Ben piu concrete ragioni (politiche, economiche e sociali) muovono i
gruppi jihadisti, ai quali preme non tanto dar prova della propria devozione ad Allah quanto competere
con le potenze occidentali «riguardo a dimensioni materiali (denaro, petrolio, mercato) e simboliche
(potere, prestigio) appetibili a entrambe le parti» [Ibid.: 408]. E un punto, questo, ben fermato da René
Girare, il quale scrive:

L’errore consiste sempre nel ragionare secondo le categorie della ‘differenza’ mentre la radice di tutti i
conflitti ¢ piuttosto la ‘concorrenza’, la rivalita mimetica tra esseri umani, paesi, culture; il desiderio di imitare
I’altro per ottenere la stessa cosa che egli desidera, nel caso anche con la violenza. Senza dubbio il terrorismo &
legato a un mondo ‘diverso’ dal nostro, ma cio che provoca il terrorismo non risiede in questa ‘differenza’ che
lo rende lontano e inconcepibile. Si trova al contrario in un desiderio esacerbato di convergenza e di
rassomiglianza [Deriu 2005: 408].

Costretti come siamo a fare i conti con il fenomeno, peraltro non inedito®, del terrorismo suicida,
che «mette in discussione tutti i principi quantitativi, individualistici, razionalistici, utilitaristici su cui si
basano le nostre societa, I’economia di mercato e la stessa organizzazione politica» [Deriu 2005: 419],
potremmo ancora una volta cedere alla tentazione di considerare un’inutile impresa quella di cercare di
spiegare le azioni dei terroristi aspiranti al martirio in termini di «razionalita politica». Ma sarebbe un
grave errore, poiché, per dirla con Christoph Reuter, «la storia di un uomo-bomba non comincia nel
momento in cui decide di compiere un massacro con una cintura imbottita di esplosivo» [Reuter 2004:
142], ma comincia molto prima, ed ¢ quasi sempre (soggettivamente almeno) una storia fatta di
sofferenze e umiliazioni, aspettative deluse e mancanza di prospettive, senso di ingiustizia e di frustra-
zione, risentimento e desiderio di vendetta, collera e odio profondamente radicati, che alla fine mettono
capo (certo non giustificatamene) alla scelta consapevole dello strumento dell’attentato suicida, da
intendersi come un tentativo disperato, ma per certi versi tutt’altro che irrazionale, di «attirare
I’attenzione sui peccati degli invulnerabili» [Johnson 2000: 59] e di «trasformare il potere degli
impotenti in un’impotenza dei potenti» [Reuter 2004: 23].

Riconoscere la complessita delle motivazioni che stanno alla base del terrorismo di matrice islamica
(come di ogni altra forma di terrorismo) non vuol dire, tuttavia, chiudere gli occhi davanti alla deriva

%5 Senza andare troppo indietro nel tempo, casi di terrorismo suicida si registrano in Libano a partire dal 1982
(ad opera degli Hezbollah), in Sri Lanka a partire dal 1987 (ad opera delle Tigri Tamil), in Israele a partire dal
1993 (ad opera dei palestinesi), e quindi in Turchia (ad opera dei curdi) e in Kashmir (ad opera dei guerriglieri
integralisti pakistani).



25

che, come rileva assai bene Magdi Allam, ha portato i gruppi jihadisti a praticare un terrorismo di
natura non piil soltanto reattiva, ma spiccatamente aggressiva’®. Bisogna, pertanto, sforzarsi di evitare
sia le secche di un’eccessiva focalizzazione sull’effetto blowback — quasi che si potesse spiegare, come
fa Chalmers Johnson [2000], I’intera fenomenologia terroristica nei termini di un disastroso «ritorno di
fiamma» causato dalle politiche imperialistiche condotte dalle potenze occidentali (Stati Uniti in testa)
nella seconda meta del XX secolo —, sia gli scogli di una colpevole sottovalutazione della portata e
pericolosita della minaccia che il terrorismo islamico rappresenta per la vita e gli interessi delle
democrazie occidentali.

A giudizio di Zygmunt Bauman, «per quanto dolorosi e scioccanti possano essere i colpi messi a
segno dai terroristi, non possono certo minare le fondamenta del dominio globale dei loro avversari»
[Bauman 2003: 100]. Chi scrive non condivide fino in fondo tale fiducia. A suggerire maggiore pru-
denza nel giudizio sono, da un lato, la storia passata, che insegna che «non sempre lo stato piu ricco,
democratico e sofisticato trionfa su nemici meno potenti», per ragioni che «risiedono piu nelle sue lotte
e discordie intestine che nel valore militare dei suoi molti nemici» [Hanson 2005], e, dall’altro, la
constatazione — posta a fondamento delle analisi sviluppate da due colonnelli superiori dell’aeronautica
militare cinese, Qiao Liang e Wang Xiangsui, in un libro ormai quasi di culto intitolato Guerra senza
limiti [1999; tr. it. 2001] — relativa al fatto che

i combattenti non professionisti e le organizzazioni non statali stanno ponendo una minaccia sempre piu grave
alle nazioni sovrane, facendo di questi combattenti e di queste organizzazioni avversari sempre piu difficili per
qualsiasi esercito professionista. Rispetto a tali avversari, gli eserciti professionisti sono infatti giganteschi
dinosauri ai quali, in questa nuova era, manca una forza commensurata alle loro dimensioni. I loro avversari,
invece, sono roditori dalle straordinarie capacita di sopravvivenza, in grado di usare i loro denti affilati per
tormentare la parte migliore del mondo [Liang, Xiangsui 2001: 78].

Con questa immagine, i due colonnelli cinesi sintetizzano esemplarmente le caratteristiche essenziali
della «guerra asimmetrica» attualmente in corso tra le potenze occidentali e il loro nemico piu insidioso,
il terrorismo globale: i dinosauri sono grandi e forti, ma, incapaci di adattarsi a condizioni mutate, sono
destinati all’estinzione; i roditori, invece, sono piccoli, ma prolifici, diffusivi, adattabili e, percio,
praticamente ineliminabili. Di fatto,

i principali elementi combattenti di alcuni paesi poveri, paesi deboli ed entita non statali hanno utilizzato tutti,
contro avversari molto pill potenti, metodi di combattimento asimmetrici ispirati alla strategia del ‘topo che
gioca col gatto’. In casi come la Cecenia contro la Russia, la Somalia contro gli Stati Uniti, i guerriglieri
dell’Trlanda del Nord contro la Gran Bretagna e la Jihad islamica contro I’intero Occidente, vediamo senza
eccezione il costante, saggio rifiuto del confronto testa a testa con le forze armate del paese forte. La parte piu
debole combatte piuttosto il suo avversario utilizzando la guerriglia (principalmente urbana), la guerra terrori-
stica, la guerra santa, la guerra prolungata, la guerra in rete ed altre forme di combattimento. Nella maggior
parte dei casi, la parte pit debole sceglie come asse principale della battaglia quelle zone o linee operative
dove il suo avversario non si aspetta di essere colpito ed il centro di gravita dell’assalto & sempre un punto che
provochera un profondo shock psicologico nell’avversario. Questo uso dei mezzi asimmetrici, che crea
potenza a nostro favore e fa sviluppare la situazione come vogliamo, & spesso estremamente efficace e,
sovente, fa sembrare un avversario che quale arma di combattimento principale utilizza forze e mezzi conven-
zionali come un elefante in un negozio di porcellane: non sa cosa fare e non ¢ in grado di sfruttare la propria
potenza [Liang, Xiangsui 2001: 184].

3% (& mai possibile — si domanda Allam, polemizzando con I’inerzia e la cedevolezza occidentali — che non ci
rendiamo conto che questa guerra del terrorismo internazionale ¢ di natura aggressiva, non reattiva, e che quindi
anche se noi ci mostrassimo accondiscendenti nei loro confronti, loro non la smetterebbero di infierire e di
massacrarci? E mai possibile che abbiamo gia dato vita a un processo di revisionismo che mira a infierire contro
I’Occidente, sgretolarne la stabilita dall’interno con le nostre stesse mani, giustificare se non addirittura
legittimare il terrorismo internazionale? [...] Fino a quando 1’Occidente restera succube di questo sonno della
ragione?» [Allam 2004: 13-14].



26

A questa situazione, secondo i due autori, si puo por rimedio soltanto attuando un modello di guerra
— la «guerra senza limiti», appunto — che, disinteressandosi completamente di qualsiasi regola e
superando «i confini, le restrizioni e perfino i tabu che separano il militare dal non militare, le armi
dalle non-armi e il personale militare dai civili» [Mini 2001: 25], non esita, pur di conseguire i propri
obiettivi, a impiegare tutti gli strumenti disponibili, con particolare riguardo per le «operazioni di guerra
non militari»: dalla manipolazione dei media alla pirateria informatica, dalla guerra psicologica a quella
ambientale, dall’embargo economico alla speculazione finanziaria, dagli attacchi terroristici alla guerra
tecnologica.

Ma, come opportunamente fa notare Deriu, «I’elemento che i due raffinati strateghi cinesi omettono
— volontariamente? — di prendere in considerazione sono le conseguenze di una vittoria ottenuta con lo
scatenamento di una guerra senza limiti», ovvero: «una volta rotti definitivamente tutti i tabii, che ne
sara del mondo?» [Deriu 2005: 249]. Di fronte a una prospettiva del genere, appare sempre meno
remoto il rischio, denunciato qualche anno fa da Pierre Hassner [1995], che al gia di per sé inquietante
«imborghesimento dei barbari» possa accompagnarsi per reazione un ancor pil pericoloso «imbarba-
rimento dei borghesi»’’. E da certi sviluppi recenti della «guerra globale al terrorismo» pare potersi
desumere che proprio questa ¢ la strada lungo la quale gli Stati Uniti (non da soli) si sono avviati.

Equiparato immediatamente a un atto di guerra, 1’attacco terroristico che ha colpito New York e
Washington ha segnato uno spartiacque nella politica estera americana, che da quel momento ha trovato
nella guerra al terrorismo, considerato ormai un equivalente funzionale della minaccia costituita,
durante la guerra fredda, dal comunismo sovietico, il suo nuovo principio organizzativo, capace di
determinare i nuovi schieramenti amico-nemico. Parlando al Congresso riunito in sessione plenaria il 20
settembre, Bush ¢ lapidario: «Ogni nazione, in ogni parte del mondo, si trova di fronte a una decisione
inequivocabile. O siete con noi o con i terroristi. Da oggi in poi ogni paese che continua a nascondere
terroristi e a sostenerli sara considerato ostile agli Stati Uniti» [Mammarella 2004: 128]. Negli stessi
giorni, intervenendo a una tavola rotonda organizzata dalla rivista The National Interest, Charles
Krauthammer proclamava:

La nostra confusione ¢ finita, perché abbiamo ricevuto un principio organizzativo di una portata simile a
quello dei settant’anni che hanno preceduto la fine della Guerra Fredda. [...] Per quanto tempo la guerra contro
il terrorismo possa restare il principio organizzativo della politica estera degli Stati Uniti non ¢ ancora chiaro,
ma ¢ certo che abbiamo avuto un brusco mutamento tettonico esplicitamente ammesso dal Presidente Bush,
che ha dichiarato che da questo momento in poi decideremo chi saranno i nostri amici e i nostri nemici e
misureremo la bonta o la freddezza delle nostre relazioni con gli altri sulla base della loro reazione all’11
settembre e alla guerra che ci ¢ stata dichiarata. In definitiva, cid che ¢ cambiato ¢ che I'Islam radicale &
diventato il successore del comunismo sovietico il quale, a sua volta, lo era stato del fascismo, come principio
organizzativo della politica estera americana [Colombo 2002: 27]*.

11 fatto che all’indomani degli attentati dell’ 11 settembre gli Stati Uniti abbiano invocato, per la
prima volta nella storia della NATO, I’articolo 5 del Patto atlantico — il quale impone di considerare
qualsiasi attacco contro uno Stato membro come un attacco contro tutti gli alleati — e abbiano dato la
priorita alla formazione di una vasta coalizione antiterrorismo, allargata alla Russia e alla Cina — v’¢ chi
ha parlato, a questo proposito, di una sorta di Santa Alleanza o di Entente cordiale, destinata ad esten-
dere la collaborazione fra i tre Grandi anche ad altri settori e ad altri conflitti regionali —, ha alimentato

37 Hassner [1995] richiama I’attenzione sul pericolo che, nel confronto tra «nuovi barbari» (i terroristi, i
combattenti dei conflitti etnico-identitari e delle nuove guerre) e «vecchi borghesi» (le moderne democrazie
occidentali), i primi riescano a dotarsi delle tecnologie sofisticate dei secondi, costringendo questi ultimi a
«imbarbarirsi» per poterli efficacemente contrastare.

¥ Tocca, peraltro, osservare che tra i fondamentalisti evangelici e i movimenti «apocalittici» americani ha
avuto corso anche un’altra interpretazione, secondo la quale 1’11 settembre sarebbe uno dei segni che,
conformemente alle profezie bibliche, preannunciano 1’avvicinarsi dell’ Armagedddon, lo scontro finale tra Bene e
Male che causera la fine del mondo, il ritorno di Gesu Cristo e la definitiva affermazione del Regno di Dio sulla
Terra. V’¢ stato anche chi ha visto nella tragedia dell’11 settembre i segni del giudizio di Dio, di un’Apocalisse
diretta a punire I’empieta dell’ America [Naso 2002].



27

in molti I’impressione che la tragedia dell’11 settembre avesse «provocato un forzoso ma genuino rigur-
gito internazionalista nell’ opinione pubblica americana e, infine, obbligato I’amministrazione Bush a
ripensare la propria strategia unilaterale», per concentrarsi «sulla dimensione collettiva della sicurezza
violata e sulla conseguente necessita di farvi fronte attraverso percorsi cooperativi e non unilaterali»
[Del Pero 2002: 142]. Ma gli sviluppi successivi della guerra al terrorismo (I’intervento in Afghanistan,
ma pil ancora quello in Iraq) hanno fugato questa impressione, essendo ben presto risultato chiaro che
I’amministrazione Bush non aveva nessuna intenzione di permettere che gli organismi internazionali
(ONU in testa) svolgessero un ruolo significativo nella gestione della crisi e che quello verso cui essa si
stava orientando era «un multilateralismo a la carte, potenzialmente aperto a tutti ma privo di qua-
lunque identita istituzionale, fondato ogni volta su alleanze diverse (coalitions of the willing) ma sempre
limitato negli scopi e nella durata, disponibile alla cooperazione con le istituzioni internazionali ma, in
caso di disaccordo, esplicitamente preparato a lasciare agli Stati Uniti e ai loro alleati piu fidati il potere
di agire separatamente» [Colombo 2003: 32].

Il segretario alla Difesa Donald Rumsfeld, in un articolo sul New York Times, lo dichiarava
apertamente: «Questa guerra non sara combattuta da una grande alleanza, ma con una ‘floating coalition
of countries’, cioe con coalizioni mutevoli che possono cambiare e trasformarsi. I paesi che vi
parteciperanno avranno ruoli diversi e vi contribuiranno in maniera diversa» [Mammarella 2004: 129].
E, potremmo aggiungere, verranno ricompensati sull’unghia per il loro contributo, com’¢ accaduto alla
Russia, la cui brutale politica cecena non ¢ pil stata criticata, alla Cina, di cui si ¢ favorito ’ingresso
nella World Trade Organization, alla Siria, cui ¢ stato permesso di diventare membro del Consiglio di
sicurezza dell’ONU, al Pakistan e all’India, che si sono viste revocare le sanzioni per gli esperimenti
nucleari del 1998. Ma quel che Rumsfeld soprattutto ha messo in chiaro ¢ che non sarebbe stata piu la
coalizione a dettare la missione, ma la missione a dettare la coalizione, intendendo con cio significare
che I’ America non era piu disposta a farsi condizionare dagli alleati, o da vincoli multilaterali, nella
scelta degli obiettivi da perseguire e dei mezzi con cui perseguirli (com’era avvenuto, ad esempio,
durante la guerra del Kosovo, quando era stato il Consiglio atlantico a decidere quotidianamente sul da
farsi).

Il nuovo corso della politica estera americana ha trovato espressione in numerosi documenti ufficiali,
i pilt importanti dei quali sono la National Security Strategy of the United States of America (NSS) del
settembre 2002 e la National Strategy to Combat Weapons of Mass Destruction del novembre dello
stesso anno™. In tali documenti viene delineata la nuova dottrina politico-strategica della guerra
preventiva, che estende il diritto di auto-difesa fino alla possibilita di agire contro le minacce emergenti
prima che queste si possano realizzare pienamente’:

La guerra contro i terroristi su scala mondiale — si legge nella NSS — & una impresa mondiale la cui durata ¢
indefinibile. [...] La storia giudichera severamente chi vide avvicinarsi questo pericolo ma non agi. Nel nuovo
mondo nel quale stiamo entrando, la sola via per la pace e la sicurezza & quella dell’azione. [...] La battaglia
contro il terrorismo globale & diversa da ogni altra guerra combattuta nella nostra storia. Dovra essere
affrontata su molti fronti contro un nemico particolare, sfuggente, su un lungo arco di tempo. [...] Dobbiamo
essere preparati a fermare gli stati canaglia e i loro amici terroristi prima che siano in grado di minacciare o
usare i mezzi di distruzione di massa contro gli Stati Uniti e i nostri alleati e amici. [...] Dati gli obiettivi degli
stati canaglia e dei terroristi, gli Stati Uniti non possono piu a lungo contare solamente sulla reazione come &
stato in passato. [...] Non possiamo permettere ai nostri nemici di colpire per primi. [...] Noi dobbiamo
adeguare il concetto di minaccia imminente alle capacita e agli obiettivi degli attuali avversari. Gli stati
canaglia e i terroristi non cercano di attaccarci usando le armi tradizionali. Essi sanno che un simile attacco ¢
destinato alla sconfitta. Invece, essi contano su atti di terrore e, potenzialmente, 1’'uso di armi di distruzione di
massa. [...] Come dimostrato dalle perdite dell’11 settembre 2001 lo specifico obiettivo dei terroristi & il
numero piu alto possibile di civili; queste perdite potrebbero essere esponenzialmente pill gravi se i terroristi
entrassero in possesso di armi di distruzione di massa. Gli Stati Uniti hanno mantenuto a lungo 1I’opzione

* Questi ed altri documenti ufficiali sono riportati in AA.VV. 2004,

* In pratica, «si passa dal sistema: ti attacco (anticipandoti) perché sono in possesso di informazioni concrete
che tu stai per attaccarmi, a quello: ti attacco (per prevenirti) perché immagino che potrai attaccarmi, poiché la tua
fedina penale ¢ sporca e ti stai ancora equipaggiando con mezzi di distruzione» [Franchon 2002: 26].



28

dell’azione preventiva per far fronte a una evidente minaccia alla nostra sicurezza nazionale. La pill grande
delle minacce, il rischio maggiore ¢ ’inazione — e il piu impellente obbligo ¢ una azione anticipata per
difenderci, anche se rimane incerto il tempo e il luogo dell’attacco del nemico. Per anticipare o prevenire

simili azioni ostili, gli Stati Uniti dovranno, se € necessario, agire preventivamente [AA.VV. 2004: 170-83].

Una delle analisi critiche piu severe e convincenti della svolta operata in politica estera
dall’amministrazione Bush e, in particolare, della nuova dottrina strategica della guerra preventiva ¢
quella svolta da Benjamin Barber nel saggio L’impero della paura [2003; tr. it 2004]. Egli evidenzia
brillantemente i limiti e le nefaste conseguenze, per I’ America e per il mondo, del tentativo, perseguito
con miope ostinazione dal governo degli Stati Uniti, di «rispondere al terrore con il terrore» [Barber
2004: XXVI], adottando una strategia di sicurezza nazionale basata sulla guerra preventiva contro
«‘stati canaglia’ scelti con logica donchisciottesca per far le veci di terroristi troppo difficili da
localizzare e distruggere» [Ibid.: 7]. Secondo Barber,

con I’approccio al terrorismo adottato di recente, sia intraprendendo guerre all’estero che organizzando la
propria sicurezza interna, I’ America non ha fatto che evocare proprio quel terrore che del terrorismo ¢ I’arma
principale. I suoi leader perseguono una bellicosita sconsiderata, finalizzata a dare vita a un impero americano
della paura piu terrificante di quanto qualunque terrorista possa concepire. Promettendo di disarmare ogni
avversario, di servirsi della ‘madre di tutte le bombe’, di rimuovere il tabu contro 1’uso tattico di armi
atomiche, di colpire e terrorizzare indiscriminatamente nemici e amici, piegandoli a una sottomissione globale,
quello che un tempo fu il faro di democrazia pit ammirato al mondo ¢ improvvisamente diventato il
guerrafondaio piu temuto al mondo [/bid.: 5-6].

Costretti dal terrorismo a scegliere «fra la tentazione di riaffermare il proprio diritto naturale
all’indipendenza (espresso sia come ‘splendido isolamento’ che come interventismo unilaterale) e
I’imperativo di rischiare nuove forme di cooperazione» [Ibid.: 7], a lungo incerti «tra il far appello al
diritto e I'inficiarlo, tra il ricorrere alle istituzioni internazionali e lo sfidarne 1’autorita», gli Stati Uniti
hanno finito per rivendicare «un diritto all’azione unilaterale, alla guerra preventiva e all’abbattimento
di regimi ostili» che & del tutto incompatibile con quella «struttura internazionale di cooperazione e di
diritto» di cui essi stessi furono un tempo i principali artefici, e che sola «puo sconfiggere 1’anarchia
terrorista». Viceversa, la strategia antiterrorismo adottata dall’amministrazione Bush, essendo viziata
dalla «mancata comprensione delle conseguenze dell’interdipendenza e del carattere della democrazia»,
«non puo sconfiggere il terrorismo e non lo sconfiggera» [Ibid.: VII-VIII]. L’incapacita di comprendere
«’imperativo di interdipendenza che caratterizza il nuovo mondo del XXI secolo» pone 1’America,
«profondamente turbata, oggi, dall’improvvisa consapevolezza della propria vulnerabilita», «in rotta di
collisione con la storia» [Ibid.: V].

L’ America — osserva Barber — tenta di proteggersi dal terrorismo (una forma della nuova anarchia globale) con
la sovranita, ma I’economia di mercato internazionale (altra forma della nuova anarchia globale) erode 1’idea
stessa di sovranita. Benché abbiano trasformato il mondo a loro immagine e somiglianza, gli Stati Uniti hanno
difficolta a controllare la loro economia, perché I’interdipendenza permette a capitali, affari e investimenti di
muoversi dove vogliono — a dispetto della sovranita americana. L’ America puo diffondere nel mondo una
cultura pop fatta di film, musica, software, fast food e tecnologia informatica, sinché il mondo si trasforma in
un McMondo, ma non puo controllare quel ritorno di fiamma che ¢ il jihad: perché I'interdipendenza fornisce
al jihad mezzi per affrontare il McMondo (il terrorismo globale) non meno impressionanti di quelli che il
McMondo possiede per affrontare il jihad (i mercati globali). In realta, si tratta degli stessi mezzi, perché sono
fondati su un’anarchia globale che entrambi promuovono. I punti critici in cui egemonia americana e
interdipendenza globale entrano in collisione sono molti: le inquietanti disuguaglianze dello spartiacque
Nord/Sud, la ‘marketizzazione’ anarchica dell’economia globale, la dilagante omologazione delle culture
seguita alla diffusione del McMondo, per menzionarne alcuni. Nessuno pero ¢ piu drammatico e pericoloso di
quello evidenziato dall’evolversi dell’odierna dottrina strategica americana [Ibid.: 13-14].

Cio che fa di tale dottrina, informata alla fede nell’efficacia del terrore e alla logica
dell’eccezionalismo, una strategia «potenzialmente catastrofica, tanto per 1’America quanto per il
mondo» [Ibid.: 19], ¢ il fatto che essa implica «un’idea di ‘primato dell’ America’ inadeguata al conse-



29

guimento della sicurezza in un mondo interdipendente» e «un approccio basato sulla ‘eccezionalita
dell’ America’ che conferisce agli Stati Uniti prerogative negate alle altre nazioni sovrane» [Ibid.: 127],
finendo per mettere in crisi quelle stesse tradizioni liberali americane nel cui nome la lotta contro il ter-
rore viene condotta. Per Barber non ¢ in discussione 1’egemonia americana, né il fatto che il potere
militare, economico e politico degli Stati Uniti faccia «apparire lillipuziano il resto del mondo» [Ibid.:
X]. Il problema ¢, piuttosto, che «nel loro potere senza precedenti si cela una vulnerabilita senza prece-
denti: gli Stati Uniti devono infatti costantemente estendere la propria sfera di potere, per mantenere cio
che gia hanno, e cosi sono quasi per definizione costantemente sovraestesi». Ma a preoccupare Barber,
diversamente dai «declinisti», non & tanto il fenomeno dell’imperial overstretch, quanto piuttosto la
circostanza per cui, pur avendo «le risorse per mettere in campo forze militari in tutto il globo e per
combattere piul guerre contemporaneamente», gli Stati Uniti «non sono in grado di proteggere i loro
quartieri generali al Pentagono o la cattedrale del capitalismo a Manhattan, perché I’interdipendenza
permette ai deboli di usare le forze dei forti per sconfiggerli, come si fa nel ju jitsu» [Ibid.: XII].

L’ironia del terrorismo — fa notare Barber — ¢ che puo usare la tradizionale egemonia militare americana a suo
vantaggio, perché le sue cellule sono relativamente immuni alle armi convenzionali, in quanto, come osserva il
generale Clark [...], il terrorismo & un problema multilaterale. Né il contenimento né la guerra preventiva
contro singoli stati possono fermarlo. [...] Se [...] la guerra preventiva contro il jihad viene esercitata contro
presunti mandatari del terrorismo come I’Iraq, anche una guerra riuscita assume 1’aspetto di una crociata che
riproduce specularmene la violenza del jihad, e ne alimenta il fuoco. [...] In effetti nella guerra in Iraq c’era
un’argomentazione esplicita, imposta dal governo americano e approvata dalla maggioranza (ma asso-
lutamente non dalla totalita) del popolo americano, e una sottintesa, in cui molti nel mondo lessero tutt’altro
significato. L’argomentazione esplicita, modulata sull’eccezionalismo, era 1’11 settembre e 1’incalcolabile
danno inferto agli americani da un efferato atto terroristico; quell’atto giustificava la guerra come giusto
castigo e come prevenzione attiva contro Saddam Hussein, un Hitler del XXI secolo, la cui minaccia di
annientare il mondo con armi di distruzione di massa veniva ora sventata dal valoroso esercito americano, alla
testa di una coalizione di volenterosi, a dispetto delle pavide e recalcitranti Nazioni Unite. Il testo sottinteso
parlava invece di un’ America che magnificava le proprie sofferenze sminuendo quelle altrui; di una guerra di
aggressione in cui un bestione colossale schiaccia uno scoiattolo del deserto, valoroso ma sopraffatto da un
avversario impari. In questo testo sottinteso, che dissolveva motivazioni e giustificazioni di ambo le parti, che
tralasciava se 1’ America stesse combattendo per onore e rappresaglia o per il petrolio e I’'impero, se Saddam
fosse un tiranno aborrito o un novello Saladino, lo scontro tra i due eserciti si riduceva allo stereotipo del
privilegiato che opprime 1’emarginato, del ricco che bombarda il povero. Riprodotta sul piccolo schermo, la
guerra ha offerto a tutti, tranne agli americani invaghiti del proprio mito, I’immagine di arroganti tecno-soldati
[...] che a velocita di distorsione dirigevano un modernissimo colosso militare contro bande raccogliticce di
territoriali, equipaggiati con armi di un’altra generazione e tattiche di un altro secolo, eppure talvolta ancora in
grado di sorprendere chi voleva colpirli e terrorizzarli a morte [/bid.: 188-90].

Cosi stando le cose, quale diversa strategia dovrebbero adottare gli Stati Uniti? La risposta di Barber
¢ che essi dovrebbero cercare, realisticamente, un’alternativa alla pax americana, ossia al progetto di
egemonia imperiale basato, come gia quello dell’antica Roma, sull’idea di «una civilta globale imposta
al mondo dall’unilaterale potenza militare americana [0 romana] — con solamente quel tanto di co-
operazione e di diritto che non ostacoli decisioni e azioni unilaterali» [Ibid.: 7].

Potremmo — scrive Barber — definire questa alternativa lex humana — una legge universale fondata sulla
comunanza tra esseri umani — oppure democrazia preventiva. La lex humana opera per il conseguimento di
una civilta globale, in un contesto di diritti universali stabiliti da una cooperazione multilaterale politica,
economica e culturale — con solamente quel tanto di azione militare comune approvata da un’autorita
unanimemente riconosciuta — il Congresso, o trattati multilaterali, o le Nazioni Unite. La pax americana
ribadisce la sovranita americana, se necessario sull’intero pianeta; la lex humana, riconoscendo che
I’interdipendenza ha ormai reso permeabili i confini della sovranita nazionale e ne invalida sempre pill i poteri,
mira a un pool di sovranita (I'Europa ne ¢ un esempio), fondato sul diritto internazionale e su una serie di
istituzioni internazionali [/bid.: 7-8].



30

Nel tentativo di precisare meglio i contenuti della strategia della «democrazia preventiva», per
mezzo della quale il desiderio di affermazione egemonica e di indipendenza dal mondo dell’ America
dovrebbe lasciare il posto a nuove forme di cooperazione internazionale, Barber afferma che essa «parte
dal presupposto che 1’unica difesa a lungo termine per gli Stati Uniti (e per le altre nazioni del mondo)
contro anarchia, terrorismo e violenza sia appunto la democrazia: democrazia nelle singole nazioni e
negli organismi, istituzioni e norme che governano i rapporti tra nazioni» [Ibid.: 128]. In considerazione
del fatto che anche 1’amministrazione Bush, «malgrado la sua passata avversione per il nation
building», «riconosce la protezione offerta dalla democrazia contro il terrorismo», tanto ¢ vero che
«aspira ora a democratizzare ex regimi nemici come 1’ Afghanistan e I’Iraq, e vagheggia un effetto
domino della democrazia in cui la democratizzazione percorra e trasformi intere aree del mondo, come
il Medio Oriente», si potrebbe essere indotti a credere che, almeno su questo punto, Barber esprima un
qualche apprezzamento per 1’operato di Bush. Ma non ¢ cosi. Al contrario, dopo aver messo in chiaro
che «la democrazia non puo essere imposta con il fucile puntato da un estraneo, per quanto ben
intenzionato», € «che essa non nasce dalle ceneri della guerra, ma da una storia di lotte, istruzione
civica, sviluppo economico», egli afferma polemicamente che «la guerra preventiva esercitata contro
singoli stati ne ¢ la genitrice meno verosimile», e che neppure ¢ verosimile «che una democrazia sia
costruibile con materiali importati da un esercito americano ‘liberatore’, o all’ombra di imprese private
americane e organizzazioni non governative», poiché «la democrazia cresce lentamente, ed esige uno
sforzo autoctono, la paziente coltivazione delle istituzioni civiche locali e la creazione di uno spirito
civico, che dipende molto dall’istruzione» [Ibid.: 129-30]. Certo, riconosce Barber, «a chi anela alla
liberta, questo appello alla pazienza potra sembrare dettato dalla prudenza di chi preferisca lavarsene le
mani; ¢ invece realmente necessario un impegno pill ponderato, costante e duraturo» [Ibid.: 192]. Tale
impegno deve mirare, nel lungo periodo, «alla realizzazione di un mondo di democrazie che
interagiscano in un mondo democratico». Infatti, «un mondo di sane democrazie civiche sarebbe un
mondo senza terrore», «un mondo in cui le relazioni economiche, sociali e politiche internazionali fos-
sero regolate democraticamente sarebbe relativamente esente da abissali disuguaglianze e disperate
miserie, e di conseguenza meno vulnerabile alla violenza sistematica» [Ibid.: 135]. In pratica, la
democrazia «opera per trasformare la palude di coltura del terrorismo in terreno produttivo, seminan-
dolo di tutto cio di cui manca: istruzione, liberta, autogoverno, opportunita, sicurezza». In questo modo,
essa «priva il terrorismo della possibilita di avvantaggiarsi della pretesa ipocrisia e arroganza del
nemico occidentale» [Ibid.: 191]. In particolare, continua Barber, le virtu della strategia della de-
mocrazia preventiva

risultano evidenti al vaglio di tredici norme evinte dalla lezione della storia e dell’analisi sin qui condotta della

logica della guerra preventiva. Al vaglio delle stesse norme, la dottrina della guerra preventiva esercitata

contro singoli stati rivela tutti i difetti che ne rendono tanto catastrofiche le conseguenze per la sicurezza
americana.

1. Il nemico non ¢ costituito da stati, in quanto i terroristi non sono stati.

2. La guerra é irrazionale: i suoi esiti non sono prevedibili in base a norme di comportamento razionale —
tanto I’inerzia quanto I’azione possono avere conseguenze previste.

3. La guerra é un’estrema risorsa: un ‘fallimento’, pilt che uno ‘strumento strategico’.

4. Intervenire per primi costringe a pagare subito dei costi: i costi certi dell’iniziare una guerra sorpassano
di gran lunga gli incerti benefici del ‘vincerla’, giacché vi sono dei costi iniziali che vanno pagati. Le
democrazie devono pertanto farsi carico della responsabilita di non intervenire per primi.

5. Terrorismo e potenza militare convenzionale non sono commensurabili: dunque, le armi convenzionali
non possono sconfiggere il terrorismo.

6. L’unica arma del terrorismo e il terrore: un’efficace strategia di sicurezza nazionale dovrebbe ridurlo,
anziché acuirlo, perché il terrore non puo sconfiggere il terrore.

7. I terroristi sono criminali internazionali: se catturati, vanno trattati secondo le norme del diritto
internazionale.

8. Le armi di distruzione di massa impongono l’astensione da ‘attacchi preventivi’: un uso ‘tattico’ o
preventivo di armi strategiche di distruzione di massa va rigorosamente bandito.

9. Le strategie di legittima difesa devono poter essere universalizzate: non devono basarsi
sull’eccezionalismo.



31

10. La prevenzione va applicata esclusivamente a obiettivi specifici: al fine di tutelare la sovranita degli stati,
le misure preventive antiterrorismo devono designare come bersaglio esclusivamente dei terroristi.

11. Il cambiamento di regime non puo costituire giustificazione per una guerra preventiva antiterrorismo:
cambiare un governo dall’esterno viola la sovranita senza affrontare realmente il problema terrorismo.

12. Un regime di ispezioni coercitive e sempre preferibile alla guerra: le ispezioni coercitive riducono i
conflitti e rispettano la sovranita.

13. Le strategie di sicurezza nazionale unilaterali sono incoerenti: 1’unilateralismo ¢ un elemento accessorio
della sovranita, ma non puo garantire la sicurezza in un’epoca di interdipendenza.

La democrazia preventiva soddisfa queste norme meglio della guerra preventiva sotto ogni profilo. La sua

realizzazione ¢ tuttavia [...] quasi altrettanto difficile [...]. Ha solo tre virtu: spezza la logica dell’impero della

paura; non cerca la sicurezza dal terrore in un terrore equipollente, ma altrove. E soprattutto funziona [/bid.:

135-37].

In chiusura del suo libro, Barber rivolge a Bush un’altra critica corrosiva, osservando che, se
«’impero del terrore ¢ un impero senza cittadini, un impero di spettatori, di individui assoggettati e di
vittime, la cui passivita significa impotenza e la cui impotenza determina e acuisce il terrore», e se, di
conseguenza, «I’identita di cittadini costruisce un baluardo di attivismo intorno al terrore», attenuando
«il tributo psichico imposto dal terrorismo», allora

Bush sprecod un’occasione unica, nel dopo 11 settembre, quando gli americani chiesero di potersi impegnare,
ed egli, comprensibilmente ansioso di ripristinare un senso di normalita in un popolo tanto scosso, li sollecitd a
uscire a fare spese. I cittadini chiedevano di dare, il loro governo chiese loro di consumare. Da spettatori essi
volevano diventare protagonisti, e i loro deputati sostennero che non era necessario. Era necessario. Per
emanciparsi dal terrore, la gente deve poter uscire dalla paralisi. Il presidente consiglio che uscisse a far spese
[1bid.: 205].

Le pagine conclusive del libro sono intinte nell’inchiostro della pill grande incertezza:

Condizionati dagli imperativi dell’interdipendenza, oggi abbiamo soltanto due alternative: sconfiggere
quell’interdipendenza maligna che ¢ il terrorismo, imponendo in qualche modo una pace globale basata sulla
forza; oppure costruire un’interdipendenza benigna, democratizzando il mondo. Le altre nazioni non possono
perseguire una strategia di democrazia preventiva, se I’America non partecipa o vi si oppone. Sapra,
I’ America, raccogliere questa sfida? Difficile dirlo.

Se gli americani non riescono a uscire dall’impero del terrore, sono persi. Nessun alleato europeo li
dissuadera dalla strategia della guerra, nessuno stato canaglia parra abbastanza inoffensivo da poter essere
ignorato. Dato che il terrore non ha a che fare con la realta, ma con la percezione, i terroristi possono vincere
senza sparare neanche un colpo. Gli basta suggestionare I’'immagine degli americani — o di quanti nel governo
e nei media hanno il compito di suggestionare I’immaginario collettivo. L’11 settembre & stato un giorno di
indescrivibile orrore, costato un prezzo terribile a singole famiglie americane, e (ce 1’hanno promesso) ce ne
saranno altri. Ma come attacco al potente corpo collettivo dell’ America, attentati simili sono come punte di
zanzara per un grizzly, momentanee trafitture di dolore che il colosso americano pud spazzar via con un sol
colpo delle possenti zampe. L’ America non puo essere insieme potente come si vanta di essere e vulnerabile
come teme di essere. La sua potenza smentisce i suoi timori — o almeno dovrebbe. Questo non ¢ minimizzare
la tragedia personale delle vittime del terrore, o sostenere che la guerra al terrorismo non vada combattuta. E
solo mantenere una prospettiva lucida, conscia del fatto che il terrorismo ¢ una funzione dell’impotenza, e
colpisce i potenti solo nella misura in cui si lasciano colpire. [...] Contro la vera democrazia, contro quanti col
loro impegno di cittadini danno vita a una vera democrazia, I’impero del terrore ¢ impotente [/bid.: 206-209].

Non si puo fare a meno di osservare, conclusivamente, come il richiamo all’opportunita (o meglio
alla necessita) che gli Stati Uniti si servano della loro (non importa ancora per quanto) soverchiante
potenza per perseguire fini non solo americani ma globali ricorra frequentemente sia nelle analisi dei
pit convinti sostenitori dell’unipolarismo e/o dell’impero americano, come Krauthammer, sia nelle
analisi di quegli autori, di ispirazione classicamente realista, che invitano 1’America, nel suo stesso
interesse, a mettere da parte gli eccessi di «muscolarismo» e a riscoprire i pregi di un approccio autenti-
camente multilaterale. Fra questi ultimi si distingue Brzezinski, al quale si deve una delle analisi pil
lucide che siano mai state fatte della situazione venutasi a creare dopo 1’11 settembre. Scrive



32

Brzezinski:

L’amministrazione Bush ha basato la propria politica estera sull’assunto che 1’11 settembre abbia segnato una
discontinuita strategica. E un punto vero, ma solo in parte. E vero che una discontinuita strategica esiste, ma
non ¢ vero che la sfida principale della nostra epoca sia costituita dal terrorismo globale. La mia tesi ¢ che la
discontinuita sia dovuta all’aggravarsi e all’espandersi della instabilita suscitata da cio che puo essere definito
come il ‘risveglio politico globale’. In altri termini: un movimento trasversale di risveglio interessa grandi
masse e le spinge alla radicalizzazione politica.

[...] I risveglio politico oggi in atto ha ormai una portata geografica globale: nessun continente e
addirittura nessuna regione ne sono completamente immuni [...] la sua ispirazione ¢ in buona parte
transnazionale, dovuta all’impatto cumulativo dell’alfabetizzazione e delle comunicazioni di massa. Il risultato
di questa somma di fattori € che diventa ormai possibile stimolare passioni politiche populistiche anche contro
un obiettivo lontano, malgrado 1’assenza di una dottrina unificante (come ¢ stato il marxismo); I’ America si
trova sempre pill a essere oggetto di una contraddittoria miscela di ammirazione personale, invidia sociale,
rancore politico ed esecrazione religiosa.

11 terrorismo ¢ il sintomo distruttivo ed estremo di questo nuovo e diffuso risentimento, ma — che si tratti di
terrorismo islamico o di altra natura — di per se stesso non costituisce 1’essenza dei problemi strategici della
nostra epoca. E certamente una minaccia tattica alla sicurezza nazionale, una minaccia che in futuro potra
anche trasformarsi in strategica. Ma fare del terrorismo la principale preoccupazione quotidiana di milioni di
americani, ¢ assurdo: sarebbe come se gli Stati Uniti avessero deciso, tra la fine degli anni Sessanta e 1’inizio
degli anni Settanta, che la loro priorita era di combattere la minaccia costituita dalle Pantere Nere, invece che il
tentativo di garantire finalmente i diritti civili agli afroamericani. Ugualmente, nel mondo di oggi, elevare il
terrorismo al rango di minaccia quasi apocalittica puo indebolire la risposta alla minaccia vera, derivata da un
piu ampio contesto globale che favorisce lo sviluppo della violenza estremistica.

[...] Se & vero che non esiste alcun grande problema internazionale che possa essere risolto senza
I’ America, ¢ anche vero, per0d, che I’America da sola non puo risolvere nessuno dei grandi problemi globali:
che si tratti di proliferazione nucleare (dalla Corea del Nord all’Iran), di questione palestinese, di massacri nel
Darfur o di prepotente crescita della Cina, o dei brutali eccessi cui si abbandona, in Cecenia, la declinante
potenza russa. Washington non riesce a gestire neanche le conseguenze sul piano regionale dell’intervento
miltare in Iraq, con la sua schiacciante superiorita militare. Per affrontare questi e altri problemi, I’ America ha
bisogno di partner. [...] Ma per coltivare questi [...] partner, I’America deve essere disposta ad affrontare i
problemi assieme a loro, ricercando una visione condivisa delle sfide di fondo della nostra epoca storica.
Un’America globalmente detestata, che liquidi i problemi del mondo a colpi di slogan sul terrorismo e la
democrazia, non riuscira a farlo. Conviene dirlo esplicitamente e chiaramente.

[...] Ne consegue che 1I’America deve consolidare la sua legittimazione internazionale rendendo chiaro e
visibile a tutti il suo impegno perché siano raggiunti anche obiettivi sociali. La democrazia, di per s€, non ¢
una soluzione che possa durare: senza una societa civile politicamente matura e che offra possibilita di pro-
gresso sociale, la frettolosa imposizione di processi democratici (come sta avvenendo in alcuni paesi del
Medio Oriente) fara probabilmente il gioco del populismo radicale, che & anche venato di odio. Le campagne
elettorali, anche se formalmente democratiche, si coloreranno di antiamericanismo.

La democrazia per alcuni, senza la giustizia sociale per la maggioranza della popolazione, era possibile
nell’epoca dell’aristocrazia; non lo ¢ piu nell’era del risveglio politico di massa. Oggi ¢ impensabile e
controproducente avere democrazia senza giustizia sociale. La promozione della democrazia deve dunque
essere direttamente collegata all’impegno per sradicare la poverta e alleggerire gradualmente le ineguaglianze
globali.

11 paradosso storico del nostro tempo ¢ che la cooperazione sovranazionale per raggiungere questi obiettivi
¢ possibile soltanto se alla sua testa si porra 1’ultimo Stato sovrano; e se a esso si uniranno le potenze regionali
piu disposte a stemperare la propria sovranita in una dimensione internazionale efficace e funzionale. Ma una
strategia globale che risponda alle ansie di popolazioni instabili e politicamente inquiete non potra certo essere
invocata o realizzata da un paese che resti prigioniero della paura e tentato di chiudersi in una fortezza dalle
mura ben sorvegliate. Una risposta efficace pud venire solo da un’America fiduciosa in se stessa e che abbia
realmente maturato una nuova visione globale, fatta anche di solidarieta.

Va detto subito, pero, che il termine ‘sovranazionalita’ non va confuso con vaghe nozioni di governo
mondiale. Per quanto possa trattarsi di un’aspirazione legittima, I’umanita non ¢ neanche lontanamente pronta
per un governo mondiale, e gli americani non ne vogliono sentire neanche parlare. Il problema ¢ un altro:
I’ America deve guidare un sistema di governance internazionale che non sia definito dalla finzione della
sovranita statale ma piuttosto dalla realta di un’interdipendenza sempre piu ampia e politicamente



33

regolamentata.

[...] Solo se I’ America sapra spendere la propria sovranita — nel modo giusto per i nostri tempi — per cause
piu ampie rispetto alla propria sicurezza, gli interessi statunitensi torneranno a coincidere con quelli globali
[Brzezinski 2006: 132-41].

Se tutto cid non avverra, I’immagine angosciante di un pianeta ingovernabile, in preda all’anarchia e
alla violenza, evocata dal «paradigma del caos» — che presuppone «il crollo dell’ autorita statale; la
disgregazione degli stati, I’intensificarsi dei conflitti tribali, etnici e religiosi; I’emergere di organizza-
zioni mafiose criminali internazionali; I’aumento stratosferico del numero di rifugiati; la proliferazione
delle armi nucleari e di altri strumenti di distruzione di massa; il diffondersi del terrorismo; il
moltiplicarsi di massacri e operazioni di pulizia etnica» [Huntington 1997: 35] - finira per rispecchiare,
piu di quanto gia non faccia, la realta del sistema internazionale del XXI secolo, dando definitivamente
ragione allo sconsolato pessimismo di Adelchi morente, cui il Manzoni fa dire che «loco a gentile,/ad
innocente opra non v’e: non resta/che far torto, o patirlo. Una feroce/forza il mondo possiede, e fa
nomarsi/dritto: la man degli avi insanguinata/semino 1’ingiustizia; i padri I’ hanno/coltivata col sangue; e
ormai la terra/altra messe non da»*'.

Bibliografia

AA.VV. (2004), Da Bush a Bush. La nuova dottrina strategica USA attraverso i documenti ufficiali
(1991-2003), La Citta del Sole, Napoli.

Allam, M. (2004), Kamikaze made in Europe. Riuscira I’Occidente a sconfiggere i terroristi islamici?,
Mondadori, Milano.

Andreatta, F. (2001), «Un mondo pit unito? Gli effetti sul sistema internazionale», il Mulino, L, n. 398,
novembre-dicembre, pp. 1007-14.

Arquilla, J., Ronfeldt, D. (eds.) (1998), In Athena’s Camp: Preparing for Conflict in the Information
Age, RAND Corporation, Santa Monica.

Barber, B.R. (2004), L’impero della paura. Potenza e impotenza dell’ America nel nuovo millennio,
Einaudi, Torino.

Bastasin, C. (2007), «Tra Europa e USA I’amore non rinasce», La Stampa, 7 settembre.

Bauman, Z. (2003), La societa sotto assedio, Laterza, Roma-Bari.

Beck, U. (1999), «Il soldato Ryan e I’era delle guerre postnazionali», in AA. VV., L’ultima crociata?
Ragioni e torti di una guerra giusta, Reset, Milano, pp. 68-75.

Berman, P. (2004), Terrore e liberalismo. Perché la guerra al fondamentalismo é una guerra
antifascista, Einaudi, Torino.

Bonanate, L. (1992), Etica e politica internazionale, Einaudi, Torino.

Bonanate, L. (1994), I doveri degli stati, Laterza, Roma-Bari.

Bonanate, L. (1996), Una giornata del mondo. Le contraddizioni della teoria democratica, Bruno
Mondadori, Milano.

Bonanate, L. (2000), Transizioni democratiche, 1989-1999. I processi di diffusione della democrazia
all’alba del XXI secolo, CEMISS/Franco Angeli, Milano.

Bonanate, L. (2001), Democrazia tra le nazioni, Bruno Mondadori, Milano.

Bonanate, L. (2004), La politica internazionale fra terrorismo e guerra, Laterza, Roma-Bari.

Bonanate, L. (2006), Il terrorismo come prospettiva simbolica, Nino Aragno, Torino 2006.

Bongiovanni, B. (1991), Nazionalismo, in Grande Dizionario Enciclopedico. Appendice 1991, UTET,
Torino, pp. 570-74.

Bosetti, G. (2005), Cattiva maestra. La rabbia di Oriana Fallaci e il suo contagio, Marsilio, Venezia.

! Manzoni, Adelchi, V, 8, vv. 352-59.



34

Bowdish, R.G. (1995), «The Revolution in Military Affairs: The Sixth Generation», Military Review,
vol. LXXV, n. 6, May-June, pp. 26-33.

Brzezinski, Z. (2006), «Il dilemma dell’ultimo sovrano», Aspenia, n. 32, pp. 130-41.

Bunker, R.J. (ed.) (1997), Nonlethal Weapons: Terms and References, USAF Institute for National
Security Studies, US Air Force Academy, Colorado Spring.

Butler, J. (2004), Vite precarie. Contro ’uso della violenza in risposta al lutto collettivo, Meltemi,
Roma.

Buzan, B. (1991), People, States and Fear: An Agenda for International Security Studies in the Post-
Cold War Era, Harvester Wheatsheaf, London.

Buzan, B., Little, R. (2000), One World or Two, in Y.H. Ferguson, R.W. Mansbach, R.A. Denemark, H.
Spruyt, B. Buzan, R. Little, J. Gross Stein, M. Mann, What Is the Polity? A roundtable, «Interna-
tional Studies Review», vol. 2, n. 1, pp. 3-31.

Caffarena, A. (2002), «Dopo la politica internazionale», in M. Deaglio, G.S. Frankel, P.G. Monateri,
A. Caffarena, Economia senza cittadini?, Guerini e Associati, Milano, pp. 125-69.

Campbell, G. (2003), Diamanti di sangue. Lo sporco affare delle pietre piti preziose del mondo,
Carocci, Roma.

Campen, A.D., Dearth, D.H., Goodden, R.T. (eds.) (1996), Cyberwar: Security, Strategy, and Conflict
in the Information Age, AFCEA, International Press, Fairfax.

Carbone, G. (2005), L’Africa. Gli stati, la politica, i conflitti, il Mulino, Bologna.

Ceccarelli, F. (2004), «<Horror show», La Stampa, 24 settembre.

Cesa, M. (2002), «I nuovi signori delle guerra», Ideazione, IX, n. 1, gennaio-febbraio, pp. 88-93.

Chan, S. (2005), Fuori dal male. Nuove politiche internazionali e vecchie dottrine di guerra, Einaudi,
Torino.

Clausewitz, C. von (1970), Della guerra, Mondadori, Milano.

Clough, M. (2004), L’occasione perduta: perché oggi ci sentiamo insicuri, «<Limes», n. 2, pp. 103-16.

Cohen E.A. (2001), «Twilight of the Citizen-Soldier», Parameters, vol. 31, n. 2, Summer, pp. 23-28.

Colombo, A. (2002), «Il contesto internazionale dopo 1’11 settembre», in A. Colombo, N. Ronzitti (a
cura di), L’Italia e la politica internazionale. Edizione 2002, 11 Mulino, Bologna, pp. 23-37.

Colombo, A. (2003), «La ‘guerra globale al terrorismo’ un anno dopo», in A. Colombo, N. Ronzitti (a
cura di), L’Italia e la politica internazionale. Edizione 2003, 11 Mulino, Bologna, pp. 23-37.

Colombo, A. (2004a), «Asymmetrical Warfare or Asymetrical Society? The Changing Form of War
and the Collapse of International Society», in A. Gobicchi (ed.), Globalization, Armed Conflicts and
Security, Rubbettino, Soveria Mannelli, pp. 111-28.

Colombo, A. (2004b), «La guerra contro I’Iraq e il momento unipolare», in A. Colombo, N. Ronzitti (a
cura di), L’Italia e la politica internazionale. Edizione 2004, 11 Mulino, Bologna, pp. 23-36.

Colombo, A. (2006), La guerra ineguale. Pace e violenza nel tramonto della societa internazionale, il
Mulino, Bologna.

Coralluzzo, V. (2006), «I conflitti armati dell’era post-bipolare: tra machete, armi intelligenti e
terrorismo globale», in V. Coralluzzo, M. Nuciari (a cura di), Conflitti asimmetrici. Un approccio
multidisciplinare, Aracne editrice, Roma, pp. 239-302.

Coralluzzo, V. (2007), Oltre il bipolarismo. Scenari e interpretazioni della politica mondiale a
confronto, Morlacchi Editore, Perugia.

Coralluzzo, V., Nuciari, M. (a cura di) (2006), Conflitti asimmetrici. Un approccio multidisciplinare,
Aracne editrice, Roma.

Corti, A. (1999), «L’economia dei Signori della Guerra», Surplus, n. 2, pp. 77-90.

De Luca, R. (2002), Il terrore in casa nostra. Nuovi scenari per il terrorismo globale del XXI secolo,
Franco Angeli, Milano.

Del Pero, M. (2002), «Ma I’unilateralismo di Bush ¢ davvero superato?», ltalianieruropei, n. 1, pp.
138-45.

Deriu, M. (2005), Dizionario critico delle nuove guerre, Editrice Missionaria Italiana, Bologna.

Easterbrook, G. (2005), «La guerra? Un male in via d’estinzione», Corriere della Sera, 30 agosto.

Eco, U. (2002), «Guerra diffusa», L’Espresso, 12 settembre.



35

Enzensberger, H.M. (1994), Prospettive sulla guerra civile, Einaudi, Torino.

Eriksson, M., Wallensteen, P. (2004), «Armed Conflict, 1989-2003», Journal of Peace Research, vol.
41, n. 5, September, pp. 625-36.

Fallaci, O. (2001), La rabbia e I’orgoglio, Rizzoli, Milano.

Fallaci, O. (2004), La forza della ragione, Rizzoli Inernational Publications, New York.

Ferguson, N. (2005), «<E Dio separo gli Stati Uniti e I’Europa», Corriere della Sera, 26 aprile.

Flaubert, G. (1990), Dizionario dei luoghi comuni, Adelphi, Milano.

Fossati, M. (2003), Terrorismo e terroristi, Bruno Mondadori, Milano.

Fox, J. (2001), «Two Civilizations and Ethnic Conflict: Islam and the West», Journal of Peace
Research, vol. 38, n. 4, July, pp. 459-72.

Franchon, A. (2002), «USA, meglio prevenire che dissuadere», La Stampa, 7 agosto.

Frum, D., Perle, R. (2004), Estirpare il male. Come vincere la guerra contro il terrore, Lindau, Torino.

Fukuyama, F. (1989), «The End of History?», The National Interest, n. 16, Summer, pp. 3-18.

Fukuyama, F. (1996), La fine della storia e I’ultimo uomo, Rizzoli, Milano.

Gaddis, J.L. (1999), La natura della guerra, «Internazionale», VI, n. 282, 7-13 maggio.

Gleditsch, N.P., Wallensteen, P., Eriksson, M., Sollenberg, M., Strand, H. (2002), «<Armed Conflict,
1946-2001: A New Dataset», Journal of Peace Research, vol. 39, n. 5, September, pp. 615-37.

Glucksmann, A. (2004), Occidente contro Occidente, Lindau, Torino.

Gori, U. (2004), Lezioni di relazioni internazionali, CEDAM, Padova.

Gray, C.H. (1997), Postmodern War. The New Politics of Conflict, Routledge, London.

Hanson, V.D. (2005), «Atene o Iraq, ¢ sempre la stessa guerra», Corriere della Sera, 28 ottobre.

Harbom, L., Hogbladh, S., Wallensteen, P. (2006), «Armed Conflict and Peace Agreements», Journal
of Peace Research, vol. 43, n. 5, September, pp. 617-31.

Harbom, L., Wallensteen, P. (2005), «Armed Conflict and Its International Dimensions, 1946-2004»,
Journal of Peace Research, vol. 42, n. 5, September, pp. 623-35.

Hassner, P. (1995), La violence et la paix: de la bombe atomique au nettoyage ethnique, Editions
Esprit, Paris.

Hatzfeld, J. (2004), A colpi di machete. La parola agli esecutori del genocidio in Ruanda, Rizzoli,
Milano.

Heisbourg, F. (2002), Iperterrorismo. La nuova guerra, Meltemi, Roma.

Heisbourg, F. (1999), 1l futuro della guerra, Garzanti, Milano.

Hobsbawm, E.J. (2002), «Guerra e pace», Internazionale, IX, n. 428, 15-21 marzo.

Holsti, K.J. (1996), The State, War and the State of War, Cambridge University Press, Cambridge.

Howard, M. (1992), «Uomini di fronte al fuoco: la dottrina dell’offensiva nel 1914», in P. Paret (a cura
di), Guerra e strategia nell’eta contemporanea, edizione italiana a cura di N. Labanca, Marietti,
Genova, pp. 215-30.

Huntington, S.P. (1995), La terza ondata. I processi di democratizzazione alla fine del XX secolo, il
Mulino, Bologna.

Huntington, S.P. (1997), Lo scontro delle civilta e il nuovo ordine mondiale, Garzanti, Milano.

Huntington, S.P. (1999), «The Lonely Superpower», Foreign Affairs, vol. 78, n. 2, March-April, pp. 35-
49,

Iannaccone, L.R., Introvigne, M. (2004), Il Mercato dei Martiri. L’industria del terrorismo suicida,
Lindau, Torino.

Incisa di Camerana L. (2001), Stato di guerra. Conflitti e violenza nella post-modernita, Ideazione
Editrice, Roma.

ISPI (Istituto per gli Studi di Politica Internazionale) (1992), 1992. La pace illusoria, Istituto per gli
Studi di Politica Internazionale, Milano.

Janigro, N. (2002), «Anatomia delle nuove guerre», in Id. (a cura di), La guerra moderna come malattia
della civilta, Bruno Mondadori, Milano, pp. 1-36.

Jean, C. (1995), Geopolitica, Laterza, Roma-Bari.

Jean, C. (2001), Guerra, strategia, sicurezza, Laterza, Roma-Bari.

Jean, C. (2006), «La guerra virtuale», in C. Rastelli, G. Cerino Badone (a cura di), Storia della guerra



36

futura, Atti del Convegno (Varallo, 22 settembre 2006), Societa Italiana di Storia Militare, Roma,
pp- 51-62.

Johnson, C. (2001), Gli ultimi giorni dell’ impero americano, Garzanti, Milano.

Kagan, R. (2003), Paradiso e potere. America ed Europa nel nuovo ordine mondiale, Mondadori,
Milano.

Kaldor, M. (1999), Le nuove guerre. La violenza organizzata nell’eta globale, Carocci, Roma.

Kaplan, L.F., Kristol, W. (2003), La guerra all’Iraq. La fine della tirannia di Saddam e la missione
dell’America, Liberal edizioni, Roma.

Kaplan, R.D. (1994), The Coming Anarchy: How Scarcity, Crime, Overpopulation, Tribalism, Disease
Are Rapidly Destroying the Social Fabric of our Planet, «The Atlantic Monthly», vol. 273, n. 2.

Keegan, J. (1994), La grande storia della guerra dalla preistoria ai giorni nostri, Mondadori, Milano.

Keen, D. (1998), The Economic Functions of Violence in Civil Wars, Oxford University Press, Oxford.

Latouche, S. (1992), L’occidentalizzazione del mondo. Saggio sul significato, la portata e i limiti
dell’uniformazione planetaria, Bollati Boringhieri, Torino.

Leiken, R.S. (2005), «Come I’Europa fa crescere i terroristi», Corriere della Sera, 14 luglio.

Liang, Q., Xiangsui, W. (2001), Guerra senza limiti. L’arte della guerra asimmetrica fra terrorismo e
globalizzazione, a cura di F. Mini, Libreria Editrice Goriziana, Gorizia.

Libicki, M.C. (1995), What Is Information Warfare?, National Defense University Press, Washington.

Lobe, J., Oliveti, A. (a cura di) (2003), I nuovi rivoluzionari. Il pensiero dei neoconservatori americani,
Feltrinelli, Milano.

Luttwak, E.N. (1990), «II futuro della guerra», Relazioni internazionali, LIV (IIl n.s.), n. 9, marzo, pp.
40-51.

Luttwak, E.N. (1994), «Where Are the Great Powers? At Home with the Kids», Foreign Affairs, vol. 73,
n. 4, July-August, pp. 23-28.

Luttwak, E.N. (2002), «Diamo una possibilita alla guerra», Ideazione, IX, n. 1, gennaio-febbraio, pp.
113-20.

Magno, A.M. (a cura di) (2001), Jugoslavia 1991-2001: i fatti, i personaggi, le ragioni dei conflitti, il
Saggiatore, Milano.

Mammarella, G. (2004), Liberal e conservatori, L’America da Nixon a Bush, Laterza, Roma-Bari.

Mead, W.R. (2004), Potere, terrore, pace e guerra. La strategia degli USA in un mondo instabile,
Garzanti, Milano.

Mini, F. (2001), «Guerra senza limiti: il quarto libro», in Q. Liang, W. Xiangsui, Guerra senza limiti.
L’arte della guerra asimmetrica fra terrorismo e globalizzazione, a cura di F. Mini, Libreria Editrice
Goriziana, Gorizia, pp. 9-35.

Molinari, M. (2004), Gorge W. Bush e la missione americana, Laterza, Roma-Bari.

Mortellaro, 1. (1999), I signori della guerra. La NATO verso il XXI secolo, Manifestolibri, Roma.

Moskos, C.C., Burk, J. (1998), «Le forze armate postmoderne», in J. Burk (a cura di), La guerra e il
militare nel nuovo sistema internazionale, Franco Angeli, Milano, pp. 170-191.

Mueller, J. (1989), Retreat from Doomsday. The Obsolescence of Major War, Basic Books, New York.

Muzzioli, F. (2007), Scritture della catastrofe, Meltemi, Roma.

Naso, P. (2002), «I crociati dell’ Apocalisse: teopolitica dei fondamentalisti evangelici americani»,
Limes, n. 4, pp. 101-14.

Nye, J.S. jr. (2005), Soft Power. Un nuovo futuro per I’America, Einaudi, Torino.

Panebianco, A. (1986), «La dimensione internazionale dei processi politici», in G. Pasquino (a cura di),
Manuale di scienza politica, il Mulino, Bologna, pp. 431-99.

Panebianco, A. (2001), «Di fronte alla guerra», Il Mulino, L, n. 398, novembre-dicembre, pp. 1000-6.

Paolini, M. (2004), «Perché stiamo perdendo una guerra che possiamo vincere», Limes, n. 2, pp. 151-
56.

Parsi, V.E. (2003), L’alleanza inevitabile. Europa e Stati Uniti oltre I’Iraq, Universita Bocconi Editore,
Milano.

Parsi, V.E. (2004), «Introduzione», in C. Townshend, La minaccia del terrorismo, 11 Mulino, Bologna,
pp- 7-16.



37

Pelanda, C. (1996), Evoluzione della guerra. Occidente ed Italia di fronte alla rivoluzione negli affari
militari, CEMISS /Franco Angeli, Milano.

Pirjevec, J. (2001), Le guerre jugoslave. 1991-1999, Einaudi, Torino.

Podhoretz, N. (2004), La quarta Guerra mondiale. Come é incominciata, che cosa significa e perché
dobbiamo vincerla, Lindau, Torino.

Pozzi, A. (2004), «Congo R.D. La prima guerra panafricana», in B. Bollesi, P. Moiola (a cura di), La
guerra, le guerre. Viaggio in un mondo di conflitti e di menzogne, Editrice Missionaria Italiana,
Bologna, pp. 117-22.

Ramonet, 1. (1998), Geopolitica del caos, Asterios, Trieste.

Rapetto, U., Di Nunzio, R. (2001), Le nuove guerre. Dalla Cyberwar ai Black Bloc, dal sabotaggio
mediatico a Bin Laden, BUR, Milano.

Rastello, L. (1998), La guerra in casa, Einaudi, Torino.

Reuter, C. (2004), La mia vita é un’arma. Storia e psicologia del terrorismo suicida, Longanesi & C.,
Milano.

Rice, E. (1988), War of the Third Kind: Conflict in Underveloped Countries, University of California
Press, Berkeley.

Roy, O. (2004), L’impero assente. L’illusione americana e il dibattito strategico sul terrorismo,
Carocci, Roma.

Rusconi, G.E. (2000), «Introduzione: Clausewitz rivisitato», in C. von Clausewitz, Della guerra, nuova
edizione a cura di G.E. Rusconi, Einaudi, Torino, pp. XI-LXXV.

Savarese, R. (1992), Guerre intelligenti. Stampa, radio, tv, informatica: la comunicazione politica dalla
Crimea al Golfo Persico, Franco Angeli, Milano.

Scaglione, D. (2003), Istruzioni per un genocidio. Randa: cronache di un massacro evitabile, EGA,
Torino.

Shaw, M. (2004), Risk-transfer Militarism and the Legitimacy of War after Iraq
(http:www.theglobaliste.ac.uk/press/402shaw.htm).

Shaw, M. (2006), L’ Occidente alla guerra, EGEA, Milano.

Simon, S. (2001), «Che cos’¢ il terrorismo georeligioso», Limes, Quaderno speciale n. 4, pp. 33-44.

Singer, M., Wildavsky, A. (1993), The Real World Order. Zones of Peace, Zones of Turmoil, Chatham
House, Chatham.

Singer, P.W. (2000), I signori delle mosche. L’uso militare dei bambini nei conflitti contemporanei,
Feltrinelli, Milano.

Sofri, A. (2004a), «Spettatori davanti al machete», L’Espresso, 22 aprile.

Sofri, A. (2004b), «Osama, lo sporco lavoro gia visto», Panorama, 11 marzo.

Thompson, W.R. (1998), «Il futuro della guerra transizionale», in J. Burk (a cura di), La guerra e il
militare nel nuovo sistema internazionale, Franco Angeli, Milano, pp. 90-120.

Tibi, B. (1997), Il fondamentalismo religioso alle soglie del 2000, Bollati Boringhieri, Torino.

Tilly, C. (a cura di) (1984), La formazione degli Stati nazionali nell’ Europa occidentale, il Mulino,
Bologna.

Toffler, A., Toffler, H. (1987), La terza ondata, Sperling & Kupfer, Milano.

Toffler, A., Toffler, H. (1993), La guerra disarmata. La sopravvivenza alle soglie del terzo millennio,
Sperling & Kupfer, Milano.

Tuccari, F. (2006), «Profezie rivali. Interpretazioni della politica mondiale», in F. Armao, A. Caffarena
(a cura di), Introduzione al mondo nuovo. Scenari, attori e strategie della politica internazionale,
Guerini e Associati, Milano, pp. 27-64.

Valeri, L. (1997), «Computer, all’attacco! Come gli stati preparano le guerre informatiche», Limes, n. 4,
pp- 137-48.

Van Creveld, M. (1991), The Transformation of War, The Free Press, New York.

Van Creveld, M. (1999), The Rise and Decline of the State, Cambridge University Press, Cambridge.

Védrine, H., Moisi, D. (2001), Cartes de la France a I’heure de la mondialisation, Fayard, Paris.

Verwimp, P. (2006), «Machetes and Firearms : The Organization of Massacres in Rwanda», Journal of
Peace Research, vol. 43, n. 1, January, pp. 5-22.



38

Wallensteen, P., Sollenberg, M. (1997), «<Armed Conflicts, Conflict Termination and Peace
Agreements, 1989-96», Journal of Peace Research, vol. 34, n. 3, August, pp. 339-58.

Wallensteen, P., Sollenberg, M. (2001), «Armed Conflict, 1989-2000», Journal of Peace Research, vol.
38, n. 5, September, pp. 629-44.

Zecchinelli, C. (2006), «L.’ONU: il mondo dimentica i profughi delle guerre civili», Corriere della Sera,
21 aprile.



