ACS

ELOGIO DELLA SANZIONE
Sintesi della conferenza di giovedi 3 maggio 2007

Relatore: PIER PAOLO PORTINARO, professore di Filosofia Politica presso I’Universita di Torino.

Il professor Portinaro ha esordito sottolineando come il tema prescelto, ovvero 1’elogio della
sanzione, sia un tema moralmente difficile e impegnativo e come sia particolarmente lieto di avere
la possibilita di esporre le sue riflessioni a un uditorio conosciuto come quello dell’ Associazione,
dove ¢ gia stato in passato, pill volte, gradito e apprezzato ospite e dove ha avuto modo di
confrontarsi in maniera aperta e stimolante.

Si tratta di una questione a lungo meditata — dice Portinaro — in crescente dissenso non solo con
buona parte dell’opinione pubblica, ma anche con molti colleghi accademici, che puo essere meglio
compresa, evitando ambiguita e fraintendimenti, grazie anche a una breve premessa di carattere
personale. L’elogio della sanzione, della pena rientra in un repertorio culturale tradizionalmente di
destra. Il relatore, tuttavia, ha sottolineato come si sia sempre riconosciuto nei valori della sinistra e
come, malgrado il suo discorso e le sue argomentazioni possano suonare “‘estremisti’, si sia sempre
considerato politicamente un moderato, vicino recentemente alle posizioni uliviste, pur non avendo
mai preso, e non intendendo farlo in futuro, una tessera di partito.

E per altro innegabile che negli ultimi decenni i confini tra destra e sinistra si siano assottigliati,
siano sensibilmente cambiati, per quanto non si siano, come alcuni sostengono, dissolti. Il
conservatorismo, per esempio, ¢ sempre stato un’ideologia qualificata di destra, mentre oggi
conosciamo una serie di posizioni politiche definite conservatrici fatte proprie da attori che si
collocano a sinistra nello spettro politico. Innanzitutto il conservatorismo costituzionale, ovvero la
volonta di preservare la Costituzione esistente con i suoi valori e con ci0 che di simbolico,
soprattutto nel caso italiano, essa rappresenta. Esiste poi un conservatorismo del welfare, presente
in buona parte della cultura sindacale, che vuole difendere determinate garanzie e tutele dei diritti
sociali e anche dell’occupazione che sono progressivamente venute a collidere, soprattutto negli
ultimi decenni, con le tendenze alla liberalizzazione dei mercati. Un altro caso paradigmatico del
conservatorismo di sinistra ¢ il cosiddetto conservatorismo ecologico, proprio di coloro che
vogliono tutelare la natura contro interventi lesivi di equilibri esistenti.

La stessa premessa, ovvero che ’elogio della sanzione rappresenti un repertorio classico
della retorica di destra, & vera solo in parte. Soprattutto in Italia abbiamo avuto negli ultimi anni
una coalizione di destra che ha dedicato gran parte della sua azione politica a “sparare” contro i
magistrati, le “manette facili”’, contro una serie di politiche giudiziarie bollate come
giustizionalismo, sostenendo di contro posizioni di ipergarantismo, per quanto un po’ “peloso”.
Questo fatto ha condotto a curiose anomalie, favorendo in Parlamento alleanze tra giuspenalisti di
estrema sinistra e giuristi e politici di Forza Italia, prevalentemente preoccupati, questi ultimi,
dell’esito di alcuni rilevanti processi in corso. La destra italiana, in tempi recenti, si & cosi mostrata
piu garantista di quanto non fossero forze provenienti dalla cultura di sinistra, tradizionalmente
ostili a riconoscere legittimita a delle politiche che insistessero sul momento della sanzione o che
dessero un peso notevole alla dimensione penale. Alla luce di queste considerazioni, un elogio della
sanzione suona dunque sgradito alla sinistra riformista e ancora di piu alla sinistra radicale, ma
suona sgradito anche alla cultura cattolica, di natura perdonista, a buona parte della cultura laica e
anche a buna parte della destra attuale, ipergarantista, anche si di un garantismo, come si ¢ detto, un



po’ particolare. E cosi accaduto che 1’estate scorsa I’indulto non ha faticato a trovare una
maggioranza di consensi sulla base della convergenza tra culture politiche molto diverse tra loro, le
quali su tanti altri temi polemizzano astiosamente, anche aldila di quanto sia ragionevole in una
democrazia civile.

Perché dunque questa cultura politica favorevole alla progressiva depenalizzazione e
sfavorevole sistematicamente a delle politiche che si facciano carico del problema della
giustizia retributiva in seno alla societa?

Le ragioni sono molteplici, ma il relatore ne ha individuate inizialmente tre che costituiscono un
serio elemento di riflessione.

La prima riguarda I’evoluzione che ha caratterizzato le classi politiche e anche i ceti
economico-finanziari, i quali hanno spesso esercitato in anni recenti, sull’orizzonte della
globalizzazione, poteri ancora piu forti delle stesse classi politiche. Le classi dominanti si sono
rese conto che ¢ definitivamente tramontata la stagione della loro impunita, essendo entrati in
una fase storica di evoluzione del diritto penale in cui il processo — da sempre considerato uno
strumento attraverso il quale le classi dirigenti facevano ordine e sicurezza nella societa, senza
tuttavia esserne mai direttamente coinvolte e risolvendo in altro modo e in altre sedi i loro problemi
e le loro controversie — non ¢ piu solo a carico della piccola criminalitd. Nel momento in cui lo
strumento penale incomincia a toccare da vicino anche i cosiddetti potenti, gli intoccabili di un
tempo, scatta immediata una loro reazione non solo di sfiducia nei confronti dello stesso, ma di
aperta e dichiarata ostilita.

La seconda ragione ¢ ancora pil delicata e riguarda la cosiddetta cultura dei diritti. Noi oggi
viviamo in quella che ¢ stata definita “eta dei diritti”, una conquista sicuramente importante delle
cittadinanze e della democrazia. La cultura dei diritti ¢ anche una cultura dell’eguaglianza e come
tale presenta dei rischi e dei costi e impone un garantismo che si rafforza e si estende man mano che
cresce la percezione stessa della centralita e della sacralita dei diritti. Di fronte a qualcosa di sacro,
che si pone al di sopra di ogni altro bene che la societa deve tutelare, tutto il resto deve
necessariamente porsi in posizione subordinata e questa prassi non pud non avere conseguenze
anche nell’esercizio della funzione tradizionalmente repressiva del diritto.

Infine ¢ opportuno sottolineare come 1’ostilita della classe politica nei confronti della sanzione e
della pena sia direttamente correlata con quella cultura definita “pedagogismo mite”’, una cultura
divenuta dominante nel nostro modo di concepire i processi educativi, una cultura improntata
all’etica della comunicazione e della persuasione, che rifiuta ogni anche minima incursione della
coazione e della coercizione all’interno del processo educativo e che dimentica che I’apprendimento
umano delle norme avviene principalmente per imitazione di modelli e attraverso 1’applicazione di
sanzioni positive e negative. Si tratta di meccanismi sicuramente arcaici, rudimentali che pero
incidono in maniera pil determinante di quanto siamo probabilmente disposti a riconoscere.

La storia recente, che € la storia dei sistemi democratico-liberali, ha visto una trasformazione
importante del diritto. Oltre alla sacralizzazione dei diritti, cui si accennava sopra, € avvenuta anche
quella che Norberto Bobbio chiama trasformazione da una funzione prevalentemente repressiva
a una funzione promozionale del diritto. Bobbio faceva osservare che il diritto, nella storia, ha
sempre avuto una funzione protettiva e repressiva, serviva cioe a garantire I’ordine della societa e a
proteggerne i membri dalla violenza che puo scaturire e che rischia di disgregare la societa stessa. 1l
diritto aveva dunque la funzione di reprimere comportamenti devianti che minavano le basi della
societa. Le democrazie liberali — ed ¢ una storia relativamente recente che inizia con I’'Illuminismo
— hanno ridimensionato la dimensione repressiva, ’hanno civilizzata, smettendo di utilizzare pene
crudeli e ’hanno via via sostituita con la funzione promozionale, come si evince anche dai primi
articoli della nostra Costituzione. Si tratta indubbiamente di un’acquisizione importante,
irrinunciabile che ha avuto significative ricadute sul diritto penale, ad esempio con I’introduzione di
sconti di pena, di premi per la buona condotta.



Il diritto, aldila di queste considerazioni, ¢ pero senza dubbio originariamente legato alla
funzione di repressione della devianza rispetto alla norma. Le norme giuridiche devono avere
una componente di sanzione legata all’elemento della coercizione, la quale implica necessariamente
delle conseguenze spiacevoli all’inosservanza della norma. Il diritto non puo fare a meno di questo:
¢ impensabile un ordinamento giuridico in cui vi siano delle norme che non prevedano la
sanzione in caso di loro violazione. Non sarebbe piu un ordinamento giuridico, ma piuttosto
un orientamento morale.

Su questo aspetto si ¢ aperta una zona di grande problematicita nelle societa contemporanee,
perché oggi violare le norme non solo produce una soddisfazione che puo essere definita
primaria, consistente nell’atto stesso di violazione della norma, ma anche una soddisfazione
cosiddetta secondaria, che nei sistemi tradizionali non era significativa e che consegue al
fruire di uno status di impunita e di godere riconoscimento per questa impunita. La diffusione
della soddisfazione secondaria, che va dalle violazioni minime, ad esempio le bravate giovanili, a
quelle piu gravi di macro-criminalita economico-politica, segna una rottura grave e preoccupante
all’interno del tessuto sociale.

Alla base di questa cultura definita dai sociologi dell’anomia, ovvero dell’assenza del
riconoscimento delle norme e addirittura del riconoscimento della capacita di restare impuniti
e di dettare un codice di condotta che svuota dall’interno I’ordinamento giuridico, stanno
diversi aspetti.

Giovanni Sartori, uno dei nostri politologi pill acuti e pill preparati, ancora di recente in un
articolo apparso sul “Corriere della Sera”, parla di societa debole o meglio di societa fiacca, in
senso ovviamente morale. Tra gli esempi riportati da Sartori stanno quelli a tutti noti del teppismo
calcistico, degli scioperi selvaggi che colpiscono 1’utenza generalizzata, della febbre del sabato sera
con 1 suoi eccessi, del telefonino a scuola.

Ma quali sono le ragioni piu profonde di questa sostanziale tolleranza di comportamenti
devianti?

Certamente una cultura narcisistica, permissivistica, favorita dal dilagare del consumismo,
ovvero da una propensione all’eccesso, da una mancanza di appagamento riluttanti,
costitutivamente, alla norma in quanto limite.

Le conseguenze anche non intenzionali di trasformazione della vita sociale sono pesanti e
molteplici e tra le ragioni che possono determinare questa situazione si colloca un’antropologia che
considera I’'uomo meno problematico di quanto esso realmente sia.

La prevalenza di antropologie che vedono I’'uomo come animale cooperativo, incline al
solidarismo o piu semplicemente, per dirla in termini economicistici, un ‘“‘egoista razionale”
possono facilmente determinare situazioni gravi di anomia. Considerare I'uomo un egoista
razionale ¢ un’operazione deformante, che nasce da un’astrazione impropria, da una
generalizzazione pericolosa. Bisogna essere cresciuti all’interno di certi quadri sociali, aver goduto
di una certa istruzione, aver la fortuna di vivere in una societa non anomica nella quale prevale la
razionalita delle istituzioni per potersi permettere il lusso di essere degli egoisti razionali.

Queste antropologie che dipingono I’animale uomo astraendolo da determinati contesti sociali,
pongono sullo sfondo il tema alquanto problematico della volonta malvagia, ovvero della volonta di
fare male a se stessi — aspetto questo tanto pil diffuso nelle societa opulente, dove si estende il
consumo, per esempio, di droghe, di psicofarmaci — e agli altri.

Negli ultimi anni il tema del male € tornato insistentemente all’interno del dibattito pubblico
e, prima ancora, nelle riflessioni di molti filosofi; € tornato in auge nelle sue due forme
fondamentali di male radicale e di male banale, con una funzione sottilmente ideologica che &
bene non tralasciare. Il male radicale € il male estremo, connaturato nella natura umana, e si rifa
alla tradizione teologica del peccato originale. Se il male ¢ radicale va trattato con I’indulgenza che
la tradizione cristiana ha dispiegato nei secoli, perché I’individuo si porta appresso una storia di
peccato che non ¢ direttamente imputabile a lui. Si tratta di un’etica ineludibile per tutti coloro che
si proclamano perdonisti nell’ambito del diritto penale, non necessariamente di estrazione cattolica.



La seconda tesi ¢ quella del male banale, legata come sosteneva Hanna Arendt, all’assenza di
pensiero, di capacita di giudizio, di riflessione critica. Una persona compie il male senza rendersene
conto perché prigioniera di schemi ideologici assunti in maniera superficiale e acritica. Pensare il
male in questi termini ¢ ideologicamente pericoloso perché se il male ¢ banale, la responsabilita
ricade sulla societa, la quale induce comportamenti che hanno implicazioni gravi per I’individuo
che li assume inconsapevolmente e per la societa stessa. Anche in questo caso il male, imputabile
non direttamente a chi lo compie, viene trattato con un’altra forma di indulgenza, che ¢ I’'indulgenza
dei sociologi.

Per tornare al tema principale, ovvero la delegittimazione del diritto penale, che fa poi da traino alla
conseguente delegittimazione delle sanzioni, ¢ opportuno introdurre ancora due aspetti.

Il primo riguarda la denuncia dell’universo carcerario come universo concentrazionario,
ovvero il carcere come luogo che riproduce al suo interno la violenza, la cronicizza, la proietta in
avanti, la rende qualcosa di insanabile. Molti critici del diritto penale lamentano da anni come il
sistema penitenziario occidentale si sia trasformato in una sorta di gulag, fallendo nella sua funzione
principale che ¢ quella della rieducazione e della risocializzazione del detenuto. Si tratta
indubbiamente di osservazioni incontestabili, suffragate da reperti sociologici e dai racconti di chi
vive la realta carceraria, che il relatore ha accolto e avvalorato, mettendo tuttavia in discussione
I’ideologia attraverso la quale la materia viene trattata, come sara chiarito pill avanti
nell’esposizione.

La seconda ragione ¢ di carattere teorico e riguarda la crisi profonda delle tre ragioni
fondamentali e storiche che stanno alla base della filosofia della pena.

Perché ¢ giusto punire? Innanzitutto per retribuzione, ovvero per una sorta di vendetta, di
riparazione depurata e socializzata sulla base di criteri di proporzionalita, affidata a una parte terza
imparziale, il giudice.

La seconda ragione per cui si giustifica le pena & la prevenzione, che agisce direttamente sul
soggetto che delinque e indirettamente sulla societa come elemento deterrente, dissuasivo.

La terza ragione ¢ la rieducazione e la risocializzazione che consente a chi ha commesso un
reato di reinserirsi, dopo aver scontato una pena, nel tessuto sociale precedentemente lacerato.

Questi argomenti sono stati tutti aspramente criticati.

L’idea della retribuzione ¢ stata messa sotto accusa in quanto considerata una sorta di vendetta
dissimulata, una forma di arcaismo, di atavismo sociale, una sorta di contrappasso elementare. In
realta la retribuzione, finalizzata a ristabilire un equilibrio che & stato violato, & connotata da una
valenza fortemente simbolica e riparatrice che va assolutamente preservata. La prevenzione ¢ stata
messa in discussione sulla base dell’argomento che le pene detentive non servono come deterrenti,
soprattutto nella realta penitenziaria esistente, anche se, sul piano dell’evidenza empirica, come gia
sosteneva Bobbio, ¢ difficile addurre prove a favore o contro I’effetto della prevenzione esercitato
da determinate pene. Anche la tesi della rieducazione & stata messa in crisi, certamente con buoni
argomenti se si guarda la realta carceraria attuale: situazioni di disumanita, di invivibilita rendono
difficile immaginare percorsi rieducativi che non alberghino al loro interno elementi di
patologizzazione, ma il riconoscimento della problematicita di una situazione di fatto non ¢ tuttavia
sufficiente a intaccare le ragioni che stanno a fondamento della pena. L’elemento della punizione,
opportunamente definito in termini giuridici, limitato e ragionevolmente praticato, mantiene una sua
dignita e una sua legittimita, tanto pili che non si intravedono oggi soluzioni alternative convincenti.

Un ulteriore argomento importante di discussione riguarda il fatto che coloro che continuano a
perseguire la via proposta negli ultimi decenni in campo penale non tengono in debito conto
I’evoluzione che il mondo sta vivendo.

Un elemento da non trascurare quando si pensa alle politiche penali riguarda il processo di
integrazione europea, che sta entrando in una fase problematica soprattutto a seguito
dell’ingresso dei nuovi arrivati dell’Est. Lo spirito con cui gli Stati orientali sono entrati in

N

Europa ¢ certamente diverso rispetto a quello dei Paesi fondatori e prevale uno spirito



sostanzialmente opportunistico e molto poco europeistico. I problemi nei prossimi anni non
potranno che aggravarsi, creando fonti di riattivazione di sensibilita nazionali e nazionalistiche ed ¢
pertanto urgente pensare a un sistema normativo condiviso e a una effettivita delle norme che
presupponga livelli equiparabili di efficacia del sistema giuridico degli Stati membri.

Un altro grave problema & rappresentato dalla societa multiculturale. La societa multiculturale
richiede sicuramente grandi investimenti nella socializzazione degli individui, ma le politiche
sociali, da sole, non possono essere considerate risolutive. E fatale che percentuali significative di
immigrazione, costituite in buona parte da individui con un passato devastato da miseria e
sofferenze, abbiano oggettivamente difficolta a integrarsi in una societa competitiva e aggressiva
come la nostra ed ¢ altrettanto fatale che una parte di questi individui possa essere coinvolta in aree
del crimine e dell’illegalita.

Un ulteriore argomento scomodo a sostegno della tesi della necessita di un inasprimento
della sanzione riguarda la cultura laica. Oggi molti laici si dicono indignati dalle incursioni delle
gerarchie cattoliche in determinati ambiti del nostro dibattito politico e ritengono inaccettabile il
ricatto messo in atto nei confronti di partiti ed elettori. Anche il professor Portinaro, dichiarandosi
laico, non fatica a condividere questa tesi, per quanto sottolinei in maniera critica come il laicismo
sia deficitario riguardo agli argomenti in questione. La cultura religiosa sul piano della
motivazione morale ha una capacita di persuasione superiore rispetto alla cultura laica,
intrinsecamente pluralistica, piu scettica, pil aperta al dubbio e dunque in sostanza piu problematica
nello stabilire dei confini tra cid che ¢ giusto e cio che ¢ sbagliato e nel determinare come questi
confini debbano tradursi in norme. La Chiesa occupa cosi uno spazio che la cultura laica, pill incline
all’aleatorieta e al lassismo sul piano dei comportamenti morali, non ha sufficientemente saputo
determinare. Una cultura laica senza una cultura minimale delle sanzioni non puo quindi
funzionare, a differenza di una cultura religiosa che ha un potere di persuasione fondato
sull’evidenza delle norme e sul riconoscimento dell’autorita.

In conclusione il professor Portinaro ha ribadito la necessita di restaurare un ideale di
giustizia, attraverso il ripristino dei valori fondanti la filosofia della pena, in particolare la
retribuzione che ¢ la componente pill bistrattata ma in realta essenziale nella legittimazione della
pena, sia per il suo valore fortemente simbolico sia perché risponde a una richiesta di giustizia
espressa dalle vittime, un aspetto quest’ultimo cruciale, che meriterebbe uno spazio di trattazione
dedicato. Accanto a un invocato e argomentato ritorno alla legalita non bisogna tuttavia tralasciare
un altrettanto importante richiamo all’aspetto solidaristico, auspicando una volonta sociale
collettiva orientata all’investimento in politiche di rieducazione e di risocializzazione.

Nel corso della seconda parte dell’incontro il relatore ha ripreso e rafforzato le sue tesi,
soffermandosi a puntualizzare alcuni aspetti - sollecitato da molti interventi da parte del pubblico
presente in sala - gia affrontati nel corso della relazione. In particolare, ha precisato come la critica
al lassismo morale del laicismo faccia riferimento all’etica laica in senso ampio, a un laicismo del
“gregge” che ha perso coscienza delle sue radici, ha smarrito tensione morale, risucchiato in un
edonismo che conduce a una sostanziale indifferenza nei confronti dei valori.

Ha quindi ribadito la responsabilita del consumismo sull’infiacchimento morale della nostra
societa, rilevando, accanto al consumismo inteso come orientamento morale che si fonda
sull’esaltazione dell’illimitatezza del desiderio, la presenza pericolosa di un consumismo
interpretabile come economicizzazione del mondo, un’ideologia, cio¢, secondo cui tutto si pud
avere e tutto si pud comprare sulla base della disponibilita economica. E evidente che un tale
primato reca con sé conseguenze pericolose, in quanto ¢ facilmente applicabile all’ambito del diritto
penale.

Infine il professor Portinaro ha ulteriormente sottolineato come la responsabilita di questa
cultura dilagante dell’illegalita sia una responsabilita collettiva e come pertanto sia necessario
un impegno e uno sforzo globale che coinvolge tutti, cittadini e istituzioni, per uscire
dall’attuale situazione degenerativa.

[as. g.b.]



