Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

VIALE TERESA MICHEL, 2 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. 0131- 222474/225087 Fax 0131- 288298

E-MAIL: acsal @acsal.org WEB SITE: www.acsal.org

GIOVEDI CULTURALI

I"NOI"”: GUERRA, RELIGIONI E TRASFORMAZIONI

Sintesi della conferenza di giovedi 5 maggio 2005

Relatore: FRANCESCO REMOTTI
(Professore di Antropologia Culturale presso I’ Universita degli Studi di Torino)

La serata, organizzata in collaborazione con I’Istituto per la Cooperazione allo Sviluppo
(ICS) di Alessandria, ¢ stata introdotta dalla professoressa Rosmina Raiteri, la quale ha da
un lato ricordato 1’attivita formativa dell’Istituto, basata sulla proposizione di corsi fortemente
improntati alle teorie dell’antropologia culturale, mentre dall’altro ha presentato il professor
Francesco Remotti, uno degli antropologi piu noti e preparati del panorama internazionale.

Remotti ha iniziato la propria relazione ribadendo chiaramente come il pensiero umano
non si formi, per cosi dire, “dentro la testa”, all’interno dell’individuo. La tesi della priorita
dell’Io - a lungo perseguita dal pensiero filosofico occidentale, indirizzato nel suo complesso a
rafforzare il senso dell’identita attraverso la costruzione di schemi improntati al principio
dell’unita - nel corso del Novecento ¢ stata messa in discussione a favore di un’altra teoria: il
pensiero si forma nelle relazioni tra gli individui, la matrice del pensiero, il contesto
generatore e “fuori di noi”. Gia Wittgenstein, con la sua insistenza sulla pluralita indefinita
delle forme di vita, ha inaugurato in filosofia un nuovo stile di pensiero e ha finito per occupare
nella storia del pensiero antropologico una posizione privilegiata.

Il fatto che il pensiero si generi al di fuori dell’individuo comporta un fondamentale
passaggio dall’Io al Noi. I ‘Noi’ sono realta collettive, sociali che intervengono in maniera
spesso decisiva per dare forma al pensiero umano e per orientare il comportamento degli
individui.

Come sostiene Clifford Geertz — antropologo statunitense che, ponendosi criticamente
nei confronti dell’antropologia strutturale di Levi-Strauss, propone un’antropologia
interpretativa che prende spunto dall’ermeneutica — il pensiero umano ¢ profondamente
sociale, nelle sue origini, forme e applicazioni. Il pensare e un’attivita pubblica che si forma
“nel cortile di casa”, nella piazza del mercato, del municipio. Questa esemplificazione ci aiuta
a comprendere come i Noi non soltanto risultino indispensabili per la formazione del pensiero
umano, ma siano anche molteplici e compresenti (Noi di tipo domestico, parentale come la
famiglia, Noi di tipo pill ampio e articolato come il lavoro, Noi piu istituzionalizzati come
I’appartenenza politica, etc.).

La nostra stessa vita individuale & costellata di Noi. La partecipazione diversificata, a
volte piu attiva a volte passiva, a questa molteplicita di Noi fa si che il pensiero di ciascuno si
modelli, prenda forma.

I Noi detengono poi una forte attrattiva, rappresentano dei luoghi protetti, una sorta di
rifugio, e ci sollevano in pill occasioni dalla responsabilita di effettuare delle scelte. Dire Noi
implica gia una qualche forma di solidarieta. Il conformismo che scaturisce dall’appartenenza
ai vari Noi agisce come meccanismo sociale di forte fascinazione.



Attraverso questo conformismo, quest’abitudine, si forma una cultura. I Noi, infatti,
oltre che portatori di forme di pensiero sono anche portatori di forme di cultura, o meglio
di micro-culture, che nascono dalla combinazione pili 0 meno coerente di pensiero, morale,
gusti, comportamenti.

I Noi sono poi caratterizzati da situazionalita, ovvero sono legati a precise situazioni
contingenti; da molteplicita, essendo evidente, come gia detto, la pluralita e la compresenza di
piu Noi nello stesso individuo; infine, da precarieta, nel senso che sono delle costruzioni, non
delle realta date in natura e per sempre acquisite. Ancora, i Noi possono essere effimeri o
duraturi; alcuni, cio¢, sono molto esposti alle vicende individuali, mentre altri sono
maggiormente strutturati, anche se, tutti, avvertono comunque un senso profondo di precarieta,
derivante dall’accordo, dalla convenzione che sta alla base della loro stessa formazione: se il
patto iniziale si incrina, i Noi possono subire danni profondi.

I Noi pit solidi sono quelli che arrivano a sacralizzarsi, perdendo il senso di precarieta e
arbitrarieta e diventando “intoccabili”. La religione costituisce un “collante” molto forte per i
Noi e contribuisce in maniera decisiva a trasformare le scelte iniziali in aspirazioni di carattere
universalistico. In particolare, cristianesimo, ebraismo e islamismo, annullando il senso di
precarieta iniziale per trasformarlo in principio assoluto, hanno forgiato identita molto forti
perché chiuse e circoscritte da un Noi eletto e depositario di un Dio che ¢ inteso come ’unico
Dio. Cio predispone questo Noi a collocarsi su un piano eticamente pil elevato rispetto agli
altri, che non rappresentano piu ’alterita come differenza positiva ma 1’alterita come male,
impurita, soprattutto minaccia. Ci sono infatti dei Noi che per le loro pretese o per i loro
processi di solidificazione, istituzionali, ideologici, ritengono di essere completi, di non avere
bisogno di altri perché gia possiedono tutto cio che € necessario per giungere alla verita.

La completezza ¢ un’aspirazione pericolosa che puo interferire nei rapporti tra civilta e
cultura. Sarebbe invece logico pensare che anche “altrove” ci siano forme diverse e altrettanto
strutturate, per esempio, di democrazia o di scienza, senza rivendicare una pretesa di
completezza da parte di una sola tradizione di pensiero (per lo pit quella occidentale).
L’ideologia della completezza conduce spesso a esiti militareschi, ovvero a un’identita armata,
un’identita cio¢ generalmente intollerante che, ritenendo legittimo il ricorso alla forza sia per
difendersi dal pericolo rappresentato dall’alterita, sia per esportare la propria “superiorita”, ¢
stata spesso causa dei grandi disastri di cui ¢ piena la storia.

Una domanda fondamentale posta di recente da Samuel Hungtinton nel suo noto saggio
Lo scontro delle civilta ¢ la seguente: quali sono i limiti di espansione del Noi? La risposta
che I’autore si da ¢ gia contenuta nel titolo del libro, ovvero il limite ultimo ¢ dato dalla civilta
di appartenenza. Le civilta danno un senso profondo di completezza, offrono agli individui
tutto cio di cui hanno bisogno, sul piano ideale, sociale e materiale. Tale tesi non ¢ certo nuova,
anzi ¢ direttamente mediata dal pensiero di Osvald Spengler, il quale, gia nel 1917 nella sua
opera principale Il tramonto dell’Occidente, vede la sconfitta della Germania come il segno
del declino della civilta occidentale, declino considerato come momento inevitabile di
decadenza a cui giunge ogni cultura. Le diverse civilta che costituiscono il mondo storico sono
infatti interpretate da Splenger come organismi biologici che nascono, si sviluppano,
invecchiano e infine muoiono secondo la legge ineluttabile della specie. Il ciclo evolutivo &
analogo per tutte le civilta, ma ¢ diverso il patrimonio biologico di ognuna: ogni civilta da
origine a un proprio mondo simbolico, le cui manifestazioni valgono e sono comprensibili
soltanto all’interno di essa. Da cid consegue che tra le varie civilta non & possibile alcuna
comunicazione perché non vi sono valori comuni tra esse. Anzi, se si avvicinano troppo risulta
inevitabile il conflitto. L’attribuzione dell’identita a soggetti entificati come Dio o I’etnia
corrisponde allo scopo di sottrarre 1’identita stessa alla precarieta da cui ha avuto origine e
tende a forgiare un’identita perenne e coerente, legittimata persino all’espansione ai danni di
un’alterita percepita solo come minaccia e contro cui ¢ pienamente legittimo armarsi. Questa
concezione delle civilta, ovvero di questi grandi Noi, ¢ propria anche di Hungtinton.



Quale dunque I’alternativa? La strada percorribile & quella dell’incompletezza. Non tutte
le civilta hanno 1’idea ossessiva della completezza; ne esistono molte, perlopiu lontane da noi,
che hanno gia saputo riconoscere la loro incompletezza. Forse, allora, guardando queste civilta
si puo pensare di costruire qualcosa di diverso. Riconoscendo I’arbitrarieta delle proprie
origini, la particolarita delle scelte effettuate e il fatto che ogni scelta di per sé produce degli
scarti, si puo decidere consapevolmente che questi scarti possono rappresentare forme di
umanita alternativa verso le quali indirizzare un certo interesse. Tutto cid che noi non siamo ¢
precisamente la ricchezza che potremmo sperimentare aprendoci agli altri. I Noi che
riconoscono di essere nati dal flusso, di non essere stati “costruiti nella roccia”, che rilevano
consapevolmente la propria incompletezza si predispongono alla trasformazione,
all’alterazione, intesa non come rifiuto della purezza ma come elogio dell’ibridazione. Sono
dei Noi che hanno il coraggio di alterarsi, di incorporare alterita, consapevoli di essere gia
comungque il risultato di un processo di ibridazione biologico e culturale. Questa ¢ forse ’'unica
strada percorribile per evitare esiti di guerra di “Noi contro gli altri Noi”.

Nel corso del dibattito sono state affrontate diverse questioni che qui riportiamo brevemente.
Manifesto antropologico del pacifismo e contraddizioni stridenti con I’impianto
economico fondato sulla competitivita. Secondo Remotti ¢ fondamentale riuscire a pensare
costruttivamente a forme di conflitto accettabili e anziché rivendicare semplicemente valori e
aspirazioni del pacifismo integrale sviluppare una cultura del conflitto, imbrigliando il conflitto
stesso o ritualizzandolo come hanno gia fatto e sperimentato alcune societa. Anche la
contraddizione con il sistema economico pud essere superata se si pensano e attuano forme
alternative. Ad esempio il relatore ha ricordato le tesi di Stefano Zamagni, economista
bolognese, il quale propone di recuperare la visione della societa civile presente in alcune
teorizzazioni pre-illuministiche, basate su una concezione del rapporto interpersonale come
valore in sé, del mercato come istituzione sociale capace di conciliare I’interesse individuale
con quello collettivo; non si pud infatti escludere a priori che il perseguimento del bene della
societa civile possa assecondare anche gli interessi del mercato. Secondo Zamagni, le nostre
societa hanno bisogno di tre principi autonomi per potersi sviluppare in modo armonico ed
essere, quindi, capaci di sopravvivere nel futuro: lo scambio di equivalenti (o principio di
efficienza, il cui attore principale ¢ il mercato), la ridistribuzione (o principio di equita,
tradizionalmente assicurato dallo Stato interventista), e la reciprocita (principio che ha come
fine la fraternita e presuppone la cultura del dono). Remotti, a tal proposito, ha anche ricordato
Marcel Mauss e il suo Saggio sul dono e Serge Latouche, il quale ha condotto una critica alla
razionalita occidentale in nome di un ritorno al «ragionevole», di cui I’economia informale
africana, nella sua «irrazionalita», ¢ un esempio di successo.

Approfondimento del tema della trasformazione. Malgrado si sia affermato che i Noi danno
un senso profondo di sicurezza e di protezione, in realta ¢ forte I’esigenza di uscire da questi
stessi Noi. Tale impulso di fuga, di ricerca di un altrove & riscontrabile ovunque, anche in
piccole societa. Remotti ha citato I’esempio di Tikopia, una piccola isola polinesiana studiata
negli anni Venti da Raymond Firth, i cui giovani, malgrado condizioni generali ottime (clima
gradevole, assenza di malattie, buona alimentazione), si buttavano a mare per raggiungere le
navi che intravedevano all’orizzonte. L’aspirazione ad uscire dai Noi non ¢ un tradimento, ma
il desiderio di sperimentare altre vite, altre soluzioni, di organizzare vie di uscita.

Si tratta di una “proposta antropologica” in qualche modo utopica. L’utopia deve essere
pensata non come un’isola in sé conchiusa ma come il coraggio di andare oltre, di superare

certi confini che un gretto realismo renderebbe invalicabili.

A cura di Alessia Spigariol



