
 1

 

 

CRONACHE DALL’ASIA 
 

Sintesi della conferenza di giovedì 12 ottobre 2006 
 
Relatrice: Ilaria Maria Sala, giornalista, laureata in Cinese e Studi religiosi a Londra, collabora 
con Diario, Il Sole 24 Ore, Le Monde e altre testate. 

 
La relatrice ha esordito spiegando la genesi del suo progetto, ovvero perché ha scelto di scrivere di 
religione e, in particolare di religione in Asia e perché ha deciso di farlo nel modo in cui l’ha fatto. 
Essere giornalisti in Asia – ma, generalizzando, il discorso vale per tutti i corrispondenti esteri – 
vuol dire essere in grado di occuparsi di tutto ciò che avviene quotidianamente, viste le scarse forze 
e gli scarsi mezzi di cui godono le redazioni. Esemplificando, ciò significa possedere competenze e 
conoscenze diversificate, che consentano di affrontare molteplici tematiche, dallo scandalo 
finanziario, alla crisi politica, all’emergenza ambientale. Tuttavia esistono argomenti, aree di 
interesse nei quali il giornalista vorrebbe entrare più approfonditamente e che, tuttavia, essendo solo 
sporadicamente legati all’attualità, difficilmente suscitano l’interesse della carta stampata e dei 
quotidiani in particolare. La religione, per Ilaria Maria Sala, rappresenta proprio uno di questi 

temi, di forte interesse personale ma di scarso richiamo giornalistico. 
 In Asia il tema della spiritualità, pur declinato in modi diversi, è onnipresente e permea 

profondamente la cultura di questi popoli; tuttavia, uno dei rari momenti in cui la religione è entrata 
di prepotenza nell’attualità dell’Estremo Oriente, con una risonanza a livello internazionale, risale al 
1995, quando a Tokyo fu condotto l’attacco alla metropolitana attraverso un gas nervino, il sarin. La 
relatrice, abitando all’epoca nella capitale nipponica, ha vissuto in presa diretta i drammatici 
momenti dell’attentato terroristico e questa vicenda ha contribuito in maniera determinante a far sì 
che un tema da sempre seguito e indagato diventasse il cuore di un progetto più articolato, 

finalizzato a raccontare passato e presente delle popolazioni di dodici paesi asiatici attraverso 

il rapporto tra religione e politica, tra fede e trascendenza.  
Chiarite dunque le ragioni che sottendono la nascita del suo libro, la nostra ospite è riuscita a 

coinvolgere il pubblico presente in sala attraverso un racconto pacato, ma intenso, fortemente 

emozionale, soffermandosi su alcuni aspetti presenti in maniera più diffusa e documentata nel 
libro. È molto difficile riuscire a comunicare attraverso una sintesi scritta la piacevolezza 
avvolgente del racconto di Ilaria Maria Sala. Con questo documento ci si propone pertanto di 
richiamare semplicemente alcune suggestioni emerse nel corso dell’incontro, rimandando, per chi 
desiderasse una visione più completa e articolata del problema, alla lettura del volume.  

Relativamente allo spaventoso attentato di Tokyo sopra menzionato, che costò la vita a 
una trentina di persone, intossicandone centinaia di altre, il mandante venne quasi subito 
identificato, perlomeno in via ufficiosa, in Aum Shinrikyo, una setta religiosa della quale si 
possedevano all’epoca, anche da parte della stampa, scarsissime informazioni, ma che, in breve, 
divenne un fenomeno incredibilmente conosciuto e studiato. L’attacco era stato volutamente portato 
al cuore della città, il quartiere nevralgico dove risiedono tutti i ministeri. È evidente la valenza 
simbolica della scelta: minare alle fondamenta il potere di una nazione, nota in tutto il mondo per la 
propria efficienza organizzativa, che risultò tuttavia, in quell’occasione, come paralizzata 
dall’abnormità e dalla spregiudicatezza del fatto. Quali furono le piste seguite dai giornalisti per 
cercare di comprendere il senso della strage? Da un lato si approfondì la conoscenza di Aum 

Shinrikyo – una setta chiaramente criminale, che raccoglieva migliaia di seguaci, con un 

trascorso antecedente all’attentato di truffe e di imbrogli –  e del suo fondatore, Asahara 



 2

Shoko, un uomo profondamente disturbato, con una vicenda personale tragica e dolorosa 
sfociata in una sorta di spaventoso delirio di onnipotenza. Dall’altro lato si cercò di 
comprendere meglio le ragioni del pressoché totale immobilismo che aveva colpito le istituzioni 

giapponesi nei momenti successivi alla strage del 20 marzo 1995. Mentre tutti i corrispondenti 
esteri andavano scrivendo che il mandante della strage era Aun Shinrikyo, descrivendone i trascorsi 
inquietanti, la polizia, e di conseguenza la stampa nazionale ufficiale, non si esprimevano. Solo 
alcune settimane dopo l’attacco venne arrestato Asahara Shoko e, insieme ai diretti 

responsabili, condannato alla pena di morte, fatto questo di eccezionale gravità, visto che la pena 
capitale non veniva applicata nel Paese da molto tempo. Malgrado ciò, paradossalmente e 
incredibilmente, il Giappone non ha ancora reso illegale Aum Shinrikyo, la quale, pur avendo 
trasformato il proprio nome in Aleph, continua a esistere, ispirandosi e fondandosi ancora su testi 
scritti da Asahara stesso in prigione e guidata dagli stessi gerarchi di un tempo.  

Come riconciliare allora l’immagine che tutti noi abbiamo di un Giappone moderno, 
efficiente, completamente globalizzato, con un’esperienza così tanto deviante, apparentemente 
ingiustificabile allorquando si considera legale una setta religiosa che si ispira ai principi di un 
condannato a morte per strage di massa, reo confesso? Fondamentale in tal senso è comprendere il 
complesso rapporto che lega il Giappone con il fenomeno religioso. Il Giappone manifesta 
un’estrema tolleranza nei confronti di qualsiasi forma di devozione religiosa, anche quando questa 
assume connotazioni socialmente pericolose, addirittura criminali. In parte questo fatto è legato alla 
storia della propria Costituzione, scritta nel 1945 dagli americani, i quali, visti i trascorsi del 
Paese che si era lanciato in una feroce guerra di conquista con l’idea di rispondere a una chiamata 
divina, voluta dal proprio imperatore, venerato come figlio di dio, sancirono con forza la laicità 
dello stato, facendone un caposaldo della carta costituzionale. Il Giappone è ancora oggi un paese 

profondamente laico, nel quale tuttavia ogni forma di culto è legale. Ne consegue che ogni 
qualvolta il governo si attiva per impedire a un determinato gruppo religioso di portare avanti il 
proprio progetto, l’opinione pubblica insorge immediatamente in difesa delle sette religiose più 
bizzarre, in nome della libertà di culto, considerata una delle libertà fondamentali su cui si fonda la 
nazione. 

Un altro Paese asiatico molto conosciuto e molto amato da Ilaria Maria Sala è la Cina, un 
universo contraddittorio e affascinante, dove un movimento spirituale – Falun Gong – raccoglie 
ancora oggi, malgrado sia costretto dal governo alla clandestinità, tra i 50 (secondo le stime 
ufficiali) e gli 80 milioni di seguaci. Ma cos’è Falun Gong? Il 25 aprile 1999 accadde un fatto 
imprevisto che scosse l’opinione pubblica non solo cinese. Quella mattina oltre diecimila persone si 
erano radunate intorno a Zhongnanhai, la residenza delle massime autorità del regime, per una 
protesta di massa assolutamente pacifica, la prima dai tempi delle manifestazioni studentesche 
risalenti a dieci anni prima. Erano tutte aderenti a Falun Gong, letteralmente “Coltivazione 

della legge della ruota” e chiedevano l’immediata sospensione degli attacchi a cui era soggetto 
il loro gruppo. Si trattava di persone tranquille, in molti casi di mezza età, dall’aspetto serio e 
modesto, recanti  in mano un libro con i precetti delle teorie mistiche e salutistiche della loro setta, 
per molti aspetti curiosa ma di certo non criminale, fondata nel 1992 da Li Hongzhi, un ex 
poliziotto in esilio volontario negli Stati Uniti dal 1998.  

Farsi un’idea oggettiva di cosa sia Falun Gong è un’impresa disperata, dal momento che, 
essendo stata ed essendo tuttora ferocemente perseguitata dal potere centrale, è pressoché 
impossibile avvicinare in Cina qualche accolito senza fargli correre il rischio della prigione, della 
rieducazione in campi di lavoro o addirittura dell’internamento in manicomio. Secondo il racconto 
dei seguaci, infatti, dal 1999 a oggi tutte queste misure sono state messe in atto, senza contare il 
numero impressionante di decessi in carcere, presumibilmente in seguito a maltrattamenti e torture. 
Le testimonianze più significative sono dunque interviste ad affiliati usciti dal Paese o gli scritti di 
Li Hongzhi, facilmente reperibili su Internet. Aldilà tuttavia della ricostruzione delle teorie del 
gruppo, l’aspetto forse più interessante, soprattutto in chiave sociologica, è il tentativo di 

comprendere che cosa Falun Gong rappresenti e soprattutto a quali bisogni sia stata in grado 
o abbia cercato di rispondere.  



 3

In Cina il rapido smantellamento della rete sociale e previdenziale, successivo alla 

caotica crescita economica, ha fatto sì che si passasse da un sistema comunista “classico” a 
una realtà estremamente carente dal punto di vista dei servizi sociali, dove non è più possibile 
accedere all’istruzione o alla sanità senza dover pagare cifre spesso inaccessibili per la maggior 
parte delle famiglie. Attualmente un’emergenza sanitaria che coinvolga anche un solo individuo è la 
causa principale di impoverimento dell’intera famiglia e le spese per farmaci e ospedali possono 
indebitare in maniera gravissima i nuclei familiari. Anche in virtù di queste considerazioni, molte 
persone sfiduciate, impossibilitate a garantirsi un livello di vita dignitoso, hanno cominciato a 
mostrare forte empatia nei confronti di Falun Gong, una sorta di filosofia che, mettendo insieme 

insegnamenti presi a prestito dal buddismo, dal taoismo e dalla religione popolare cinese, 

condite con stravaganti teorie del fondatore ispirate perlopiù dalla sua passione per la 

fantascienza, predica un’armonia profonda tra corpo e spirito, tale da condurre a un livello di 
benessere psico-fisico che dovrebbe scongiurare la malattia in modo del tutto naturale. La 
maggior parte delle pratiche di Falun Gong deriva da analoghe pratiche del qi gong (una sorta di 
yoga cinese), ritenute più efficaci se collegate alla meditazione, alla ricerca spirituale e 
all’osservanza di precetti etici. L’assoluta maggioranza dei seguaci non conosce neppure le teorie 
del leader – per altro inquinate, soprattutto all’inizio, da affermazioni omofobiche e razziste, poi in 
parte epurate – ma si limita all’accoglimento degli aspetti salutistici. Da molti punti di vista il Falun 
Gong è dunque simile ad altri movimenti spirituali sincretistici presenti oggi in Oriente; tuttavia il 
regime comunista cinese lo percepisce come una minaccia così grave da attuare una repressione 
durissima. Le motivazioni possono essere molteplici, ma principalmente il fatto che Falun 

Gong abbia tra i propri seguaci anche molti militanti del Partito Comunista, alimenta paure 

ancestrali, dal momento che nella storia della Cina diverse rivolte politiche sono iniziate come 

movimenti religiosi. 
Dopo Aum Shinrikyo e Falun Gong, la relatrice ha ricordato altre esperienze meno 

conosciute e meno legate all’attualità, tra le quali il tentativo attuato in Mongolia di ritrovare la 
propria identità attraverso la riscoperta del buddismo lamaista, dopo i secoli bui della 
dominazione sovietica, e un positivo esperimento di convivenza religiosa a Sulawesi, un’isola 
poco nota dell’Indonesia. Ha quindi riproposto una riflessione sulla Cina, in via indiretta, citando lo 
Xinjiang, una regione sterminata e suggestiva, punta estrema dell’occidente cinese, nella quale 
vive, in una condizione che ricorda molto da vicino una dominazione coloniale, l’etnia uigura, una 
popolazione autoctona di fede islamica fortemente emarginata. 

Infine Ilaria Maria Sala, in considerazione anche delle drammatiche vicende legate 
all’attualità, ha proposto una riflessione sulla Corea del Nord, dove si è recata un’unica volta. 
Malgrado la Corea del Nord sia retta da un regime comunista, pertanto assolutamente laico, i leader 

coreani sono oggetto di un culto religioso fortissimo. Kim Il Sung, il dittatore scomparso nel 
1994 è ancora considerato presidente, in quanto nominato “presidente eterno”, Jim Jong-Il, il figlio, 
è segretario del partito e capo dell’esercito; entrambi sono venerati come vere e proprie divinità. 

 Il regime è oggi più solido che mai; mezzo secolo di isolamento ha fatto sì che la 
popolazione non abbia maturato la consapevolezza di vivere sotto una dittatura, tra l’altro spietata 
con i dissidenti, sentendosi piuttosto, grazie a una propaganda intensa e mirata, sotto minaccia 
costante di un possibile attacco portato dall’esterno. Anche i recenti esperimenti nucleari sono 
vissuti come una necessaria risposta difensiva alla minaccia bellica di Stati Uniti e Corea del Sud. 
La situazione della Corea del Nord crea dunque molti interrogativi sul futuro dell’intera area 
geografica cui appartiene e soprattutto la Cina e la Corea del Sud cercano oggi di immaginarsi come 
gestire un possibile cambiamento che, se e quando avverrà, comporterà anche il farsi carico di una 
popolazione di 27 milioni di persone, segnata da fame e miseria, vissuta in condizioni di totale 
isolamento e come tale difficilmente integrabile in un sistema diverso.  

 
 
 

A cura di Alessia Spigariol 


