Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

CORSO ROMITA, 79 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. (0131) 325371
TELEFAX (0131) 440770 — E MAIL: acsal@acsal.org
WEB SITE: www.acsal.org

INCONTRI DI FORMAZIONE

SINTESI INCONTRO

SU

GERUSALEMME E ANCORA LA CITTA DELLA PACE?

10 GENNAIO 2002

- Sintesi della relazione a cura del card. ACHILLE SILVESTRINI
(Prefetto della Congregazione per le Chiese Orientali. Gia collaboratore del card. Agostino Casaroli e
Segretario del Consiglio per gli Affari Pubblici della Chiesa Cattolica)

- Principali approfondimenti del dibattito

Verbalista: Rossana Sparacino



Alessandria, 10 gennaio 2002

GERUSALEMME E ANCORA LA CITTA DELLA PACE?

Sintesi della relazione a cura del card. ACHILLE SILVESTRINI (Prefetto della Congregazione per le
Chiese Orientali. Gia collaboratore del card. Agostino Casaroli e Segretario del Consiglio per gli Affari
Pubblici della Chiesa Cattolica)

Attraverso un breve excursus storico dei fatti che hanno maggiormente interessato lo Stato di Israele e la citta di
Gerusalemme nell’ultimo cinquantennio, il relatore ¢ entrato nel merito della questione precisando che oggi
purtroppo non si hanno prospettive per una rapida soluzione “positiva” della cosiddetta “questione medio-
orientale” e in particolare per il problema dei rapporti tra Israele e Autorita Palestinese.

Questa valutazione ¢ stata espressa da molti autorevoli commentatori e ha trovato indiretta conferma anche
nelle parole di Giovanni Paolo II che in una recente omelia, constatando la difficolta dell’attuale situazione
storica, ha in ogni caso sostenuto con forza che “Nessuno puo uccidere in nome di Dio”.

L’amarezza (ma anche la forza morale) di questo monito non pud non essere posta in correlazione con il
clima “politico” e religioso che si era al contrario creato in occasione della visita del Papa a Gerusalemme nel
marzo del 2000: un evento che aveva fatto ipotizzare significativi spiragli di luce per la soluzione del problema
e che oggi sembra oltremodo distante e lontano nel tempo.

All’epoca, infatti, il Papa si era recato in Israele incontrando i massimi esponenti politici di entrambi i popoli,
Palestinesi e Israeliani, e tra questi: Arafat (presidente dell’OLP) e Barac (premier di Israele) oltre alle maggiori
autorita religiose. Inoltre, il Papa aveva dato un chiaro segnale di pace sia visitando un campo di palestinesi,
sia ponendo, proprio come fanno tradizionalmente gli ebrei praticanti, un biglietto in una fessura del
Muro del Pianto — biglietto il cui contenuto aveva una portata e un significato religioso e storico enorme
esprimendo la richiesta di perdono al Signore per gli errori e i peccati commessi dai Cristiani nei confronti dei
fratelli ebrei (e non solo). Eppure, oggi, come da mezzo secolo a questa parte, la questione sembra piu che mai
irrisolta.

Da un punto di vista storico, si deve ricordare a questo riguardo che ben quattro guerre hanno
dilaniato questa zona del mondo dalla fine del secondo conflitto mondiale: in particolare, da quando nel
1948, con la fine del Protettorato degli inglesi sulla Palestina, il territorio € stato suddiviso in due parti, una
maggioritaria per gli Ebrei e I’altra minoritaria per i Palestinesi e lasciando solo la “Citta Santa” — Gerusalemme
appunto — al tentativo di difficile convivenza di entrambi i popoli.

Nel 1956 1’armata israeliana si scagliava contro I’Egitto guidato dal Presidente Nasser, un paese arabo allora
molto “vicino” ai Palestinesi, alla loro cultura e alle loro rivendicazioni. Successivamente, nella “Guerra dei sei
giorni” (giugno 1967), con un rapidissimo attacco Israele conquistava le alture del Golan e il Sinai. Infine, nel
1976 i paesi arabi si coalizzavano contro gli Israeliani nella cosiddetta “Guerra del Kippur”.

Se il quadro storico dell’ultimo cinquantennio non pud non confermare la drammatica instabilita
geopolitica complessiva dell’area, molto significativo per la comprensione del problema attuale sembrerebbe
anche essere il richiamo alle cause e ai mandanti degli assassini politici piu eclatanti che hanno insanguinato la
regione medio-orientale. Infatti, pensando all’uccisione di esponenti politici di spicco — dal conte Folk
Bernadet, mediatore dell’Onu, all’Emiro di Giordania, fino al presidente egiziano Sadat e al premier israeliano
Rabin — quasi tutti questi leader politici sono stati trucidati (direttamente o su “commissione”) da fanatici
estremisti appartenenti al loro proprio popolo a motivo del loro personale impegno a favore della pace e
della ricerca di soluzioni politiche “accettabili” per le popolazioni implicate (e, a questo riguardo, 1’uccisione
del presidente egiziano Sadat come quella di Rabin risultano emblematiche!).

Analizzando piu in profondita le dinamiche “relazionali” tra Israeliani e Palestinesi, all’interno di un
quadro piu generale dei rapporti tra i vari Stati dell’area, v’é subito da notare che nel corso di questi ultimi
due decenni si sono alternati periodi di “allontanamento” e di “avvicinamento” tra i due popoli veramente
significativi. E se, da un lato, il 1987 segnava un momento forte di difficolta dei palestinesi a trovare le “ragioni
della pace” con gli israeliani prendendo avvio quel fenomeno che va sotto il nome di “intifada” — la “resistenza
con il lancio di sassi” dei Palestinesi — il clima solo apparentemente sembro rasserenarsi nel 1988 di fronte alla
rinuncia del re Hussein di Giordania di rivendicare politicamente il territorio di Gerusalemme da parte
della Giordania.



Tuttavia, a ben vedere, proprio il manifestarsi di simili comportamenti negli ultimi anni da parte di altri
Paesi arabi — quali ad esempio la Siria e I’Egitto che hanno optato, piti 0 meno esplicitamente, per orientamenti
politici di “neutralitda condizionata” verso la questione palestinese e il problema dei rapporti fra Isracle e
Palestinesi — ha contribuito nel frattempo a consolidare nel popolo palestinese guidato dal presidente
Arafat una maggiore e piu consapevole identita nazionale, la quale forgiandosi nella difficile esperienza della
“solitudine internazionale” (o quasi) il piu delle volte si sviluppa ponendo le premesse per diventare 1’elemento
fondamentale per la costituzione “dal popolo” di uno Stato nazionale.

Per altro verso, tra gli esempi piu eclatanti di “avvicinamento” relazionale tra Israeliani e Palestinesi
deve essere senza dubbio ricordata la data del 13 settembre 1991, giorno in cui ¢ stato solennemente stipulato
I’accordo-quadro per il negoziato globale — accordo simbolicamente rappresentato dalla stretta di mano tra
Rabin e Arafat a Washington (e per il quale fu indubitabile il ruolo “attivo” esercitato dagli Stati Uniti guidati
dall’amministrazione Clinton). In tale occasione venne riconosciuto che I’unica pace possibile tra Israeliani e
Palestinesi era (e resta tutt’oggi) una “pace negoziata che dia a tutti il diritto di esistere”.

Tuttavia, tutti sanno che proprio nel momento dell’avvio dell’effettiva distensione tra le parti, il 4 novembre
1995 Rabin veniva trucidato da un fanatico della destra religiosa israeliana, da sempre contraria ad ogni
ipotesi di accordo con i Palestinesi.

Cio non ostante, nel marzo 2000, il Primo Ministro israeliano Barac (di un governo assai meno lungimirante e
“progressista” di quello presieduto da Rabin) sembrava voler continuare comunque, in qualche modo, nei
tentativi di dialogo con i Palestinesi, tanto che alcuni commentatori internazionali non dubitavano di uno
sviluppo positivo di tutta la questione negoziale. Infatti, nel luglio del 2000 venivano previsti i seguenti punti:

e la definizione precisa del territorio: I’ Autorita Palestinese chiedeva per i Palestinesi tutti i territori in cui
erano insediati; di fatto, soltanto il 45% ¢ stato loro assegnato per un totale di centoquarantacinque
insediamenti nella striscia di Gaza;

® una maggiore sicurezza: veniva proposta a gran voce la smilitarizzazione dei territori;

la creazione della “grande Gerusalemme”;

e una soluzione al problema dei rifugiati: la questione era infatti mal risolta a causa dei contrasti tra le due
parti.

Oggi, ’orientamento prevalente ¢ nuovamente quello della massima “distanza” tra Israeliani e Palestinesi
e non v’¢ dubbio che il tasso di sfiducia nell’impossibilita di cambiare il corso attuale degli eventi da molte
parti viene messo in correlazione proprio con le scelte intransigenti dell’attuale governo di destra guidato
dal premier israeliano Sharon: scelte politiche non certo a favore della pace a cui risponde I’acuirsi
dell’intifada e di atti terroristici, visti peraltro come guidati interamente dall’organizzazione terroristica
palestinese “Hamas”.

In altri termini, sembra di trovarsi di fronte ad una specie di spirale perversa: da un lato, Arafat ha un
potere limitato sia perché non riesce effettivamente a controllare la prevenzione delle azioni terroristiche
promosse da fanatici esponenti del suo popolo, sia perché ultimamente ¢ impedito nel suo operato politico-
istituzionale dall’ “assedio” impostogli dai militari israeliani; dall’altro lato, Israele, guidato da Sharon e
dalla destra religiosa e politica piu radicale, continua ad affermare che Arafat non ¢é persona leale e non
puo degnamente (e utilmente) rappresentare il suo popolo.

A questo punto, tuttavia, se ¢ inevitabile la domanda di cosa potra succedere in futuro se non dovesse
esserci piu Arafat alla guida dell’Autorita Palestinese, secondo il relatore, la risposta (e la soluzione piu
adeguata del problema della convivenza tra Israeliani e Palestinesi) va cercata nell’introduzione di una
“visione” diversa dei problemi rispetto a quella meramente politica, ossia introducendo una visione di tipo
“religioso”.

Gerusalemme, infatti, per le tre religioni — cristiana, ebraica e musulmana — & per autonomasia la “citta
santa”. Puo essere allora utile soffermarsi un poco nell’analisi dei motivi per i quali sembra giustificato
I’unanime appellativo di “santa”.

Per i cristiani Gerusalemme ¢ considerata “santa” a partire dalla Bibbia. Troviamo parecchie testimonianze
della santita di Gerusalemme, per esempio nelle parole di San Girolamo o in quelle riportate nella vicenda
evangelica della Samaritana. I significati propri cristiani, comunque, non sostituiscono, né negano quelli
conferiti dai fedeli delle altre due religioni moneteiste e anche il Papa ha messo in risalto questo punto: vi é
un’appartenenza diversa, ma mai “esclusiva” di quella citta e di quel territorio, sebbene i cristiani non
possano non porre “pacificamente” 1’accento sulla presenza cristiana a Gerusalemme.

Gerusalemme si trova anche (ovviamente) al centro della tradizione religiosa ebraica, tuttavia non esiste
un vero e proprio mito di fondazione relativo ad essa. Gli antichi patriarchi ebrei erano infatti nomadi e
trovavano ospitalita nei luoghi in cui si recavano. Nei primi libri della Bibbia abbiamo solo allusioni indirette a

3



Gerusalemme, come I’incontro tra Abramo e Melchisedeck, il sacerdote di Salem (forse appunto la citta di
Gerusalemme). In ogni caso, anche il card. Martini di Milano ha ricordato poeticamente che delle “dieci misure
di bellezza”, nove si concentrano su Gerusalemme e I’elogio della citta santa, aperta al culto di Javhé in modo
“non esclusivo” troverebbe riscontro anche nel fatto che il secondo Tempio della citta era articolato in
spazi via via piu sacri e ve n’era anche uno per i Gentili. Considerando poi che la diaspora ebraica fu un
fenomeno che si manifestd ben prima della distruzione romana di Gerusalemme, si puo affermare che per molti
secoli, proprio a causa della diaspora, Gerusalemme non era che un riferimento “liturgico” dell’attesa
messianica. Infatti, secondo gli Ebrei, non viene data loro una terra santa in se stessa, ma ad essi viene richiesto
da Dio di santificarla: in altri termini, coloro che hanno la possibilita di abitare in Israele possono semplicemente
esercitare meglio una serie di precetti e solo a questa condizione di impegno morale e comportamentale religioso
ed etico gli Ebrei sono santificati dalla terra stessa in cui risiedono.

Infine, secondo I’'Islam, Gerusalemme ¢ la terza citta santa dopo La Mecca e Medina. In essa venne edificato
I’antico Tempio di Salomone e se il centro della preghiera nell’epoca passata era li situato, in base al passo
coranico 17.1, il “viaggio della santita” di Maometto inizio proprio da Gerusalemme.

Peraltro, il Corano ammette il ritorno degli Ebrei alla loro terra e infatti, a differenza di Medina e La
Mecca, a Gerusalemme non devono abitare solo Musulmani.

In conclusione, se sembra evidente — almeno sul piano teologico-religioso — che le tre religioni
ammettano pienamente gli ebrei a Gerusalemme, cosi come i fedeli cristiani ¢ musulmani, rimane la
speranza che il riferimento alla religione venga fatto solo per sostenere reali iniziative di pace e non per
giustificare chiusure ideologiche ed egoismi nazionali ¢ resta I’auspicio che, a partire da un cambio di
orizzonte analitico (dal politico al “religioso”-valoriale), le prassi politiche-istituzionali ritrovino la forza di
ricercare soluzioni giuste e praticabili per Israeliani e Palestinesi (sia musulmani che cristiani) e che, come
sosteneva La Pira, la soluzione avvenga nella “visione di [saia”: una visione che ammette la “novita” storica
dello Stato di Israele nella connessione del “mistero di Israele” con il “mistero di Ismaele”, una connessione
foriera di tolleranza perché giustificata dalle comuni origini sia religiose che, piu in generale, dell’umanita.

PRINCIPALI APPROFONDIMENTI DEL DIBATTITO

11 dibattito ha visto spunti ricchi per un’ulteriore riflessione sul tema. In particolare, citiamo le seguenti domande
poste al relatore e le relative risposte:

o “La sacralita delle tre religioni ¢ vissuta in modo purtroppo assoluto. In realta, ogni religione si
attribuisce una valida giustificazione della propria sacralita. E effettivamente ipotizzabile I’appello a una
“sacralita” correlata ad un luogo a cui fanno fondamentale riferimento tre religioni importanti come
ebraismo, cristianesimo e islam?”. Il card. Sivestrini ha risposto ammonendo che non ci sono tre
sacralita diverse per le tre religioni. Non esiste una fruibilita “esclusiva” di queste tre religioni, perché
la religione per definizione é di tutti.

o “Nella situazione attuale quanto puo influire il riferimento alla “sacralita” e quanto agli aspetti politici
per la risoluzione della questione mediorientale?”. “Cosa si oppone al riconoscimento di uno Stato di
Israele e uno di Palestina da parte degli altri Stati?”. Il card. Silvestrini sottolinea che in entrambe le
domande poste si riscontrano elementi politici ed elementi religiosi ed esempi simili di difficolta si
annoverano anche nei Balcani tra cattolici e musulmani, cosi come tra croati e serbi. Peraltro, Dio non
giustifica la guerra tra gli uomini. Spesso, invece, si utilizzano elementi religiosi per uno scopo politico.
Manca poi oggi un ruolo forte delle Nazioni Unite, in quanto le risoluzioni ONU non sono il piu delle
volte applicate. Per quanto riguarda inoltre il ruolo diplomatico della Santa Sede, essa tiene conto degli
aspetti politici, ma questi non possono essere mai esclusivi.

e “Tra gli elementi che fanno perdurare la guerra abbiamo la poverta dei Palestinesi e la presenza dei
coloni ebrei. Sul piano economico si devono accettare le varie forme di aiuti?”. I/ problema politico —
asserisce il relatore — deve essere affrontato seguendo criteri di giustizia internazionale. Israele,
peraltro, deve avere piu fiducia nelle sue attuali risorse tecnologiche e culturali che, se ulteriormente
sviluppate in un regime di pace nell’area geopolitica di riferimento, potrebbero facilmente farlo
assurgere al ruolo di Stato “‘guida’ per tutti i Paesi medio-orientali.




“Arthur Koestler nel suo libro intitolato *Diario dalla Palestina’ nomina la Dichiarazione Balfourn. Si fa
in qualche modo la glorificazione dello Stato-Nazione giustificando ’uccisione dei nemici palestinesi. I
coloni sono convinti che lasciare la loro terra equivalga a tradire Israele™. Il card. Silvestini precisa a
questo riguardo che il nazionalismo ¢ un fenomeno tipico della fine dell’800 e degli inizi del *900.
Quando questo e esclusivo diventa una forma pagana, se vogliano, certamente anticristiana.

“Il Papa ha detto:’La pace procede dalla giustizia. La giustizia procede dal perdono’. Si € mai verificato
un caso politico che si basi sul perdono?”. I/ card. Silvestrini sostiene che la prima affermazione del
Papa provenga dal piano politico, la seconda da quello cristiano dell’incarnazione. Nella storia non si
da un fondamento politico alla categoria del perdono, essa é apolitica (legata al concetto evangelico del
Padre che aspetta il figlio per “reintegrarlo”). Integrare il perdono con la giustizia significa dunque
farsi carico delle cause che danno origine alle situazioni di ingiustizia. In altri termini, i popoli piu
ricchi dovrebbero ad esempio farsi carico delle cause della poverta dei Paesi sottosviluppati del Terzo
Mondo. Per quanto riguarda la domanda su eventuali esempi storici basati sul perdono, due realta
leggibili in questo modo sono il Guatemala e [’amnistia concessa da Togliatti ai crimini politici appena
successivi alla Resistenza, come un altro significativo episodio di perdono collettivo puo essere quello
che riguarda il Sud Africa uscito dall’Apartheid.

“Il Papa ha dato un segnale forte con le richieste varie di “perdono” e con la stessa sua visita in Terra
Santa, ma esso non ha avuto a tutt’oggi sviluppi positivi. La soluzione politica pare non sia possibile
visto che gli Stati Uniti sono deboli in questo momento. Gli Europei sono gli unici che potrebbero
risolvere la situazione in quanto hanno un rapporto significativo con 1’area medio-orientale, conoscono
storicamente la drammaticita delle guerre sul proprio territorio e potrebbero essere in grado di adoperarsi
concretamente a favore della pace tra Israeliani e Palestinesi. Si potrebbe tuttavia arrivare ad immaginare
di includere nell’Unione Europea direttamente lo Stato di Israele?”. L’Europa(intesa come Unione
Europea) stenta ancora a formarsi compiutamente a livello politico - sostiene il card. Silvestrini.
Mancano le strutture di governo e le leggi indispensabili per esercitare una significativa azione di
politica estera e di difesa comune (strumenti indispensabili per sostenere la difesa delle liberta e dei
diritti democratici fondamentali in tutto il mondo). L’Unione Europea oggi sembra purtroppo avere in
molte situazioni solo una moneta unica come fattore forte a livello internazionale. Per il momento, essa
potrebbe pertanto offrire effettivamente in prevalenza assistenza economica e umanitaria.

“I1 tema del perdono ¢ spesso accompagnato da quello del “dono”. Accade anche in politica?”’. Nel farsi
carico di situazioni di ingiustizia c’e gia il dono. Il solo porsi il problema vuol dire gia farsi carico di
esso e quindi “donare”.



