Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

VIALE TERESA MICHEL, 2 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. 0131- 222474/225087 Fax 0131- 288298
E-MAIL: acsal@acsal.org WEB SITE: www.acsal.org

GIOVEDI CULTURALI

IL FONDAMENTO DEI VALORI
NELLE SOCIETA CONTEMPORANEE

Sintesi della conferenza di martedi 29 novembre 2005

Relatore: Gustavo Zagrebelsky, gia presidente della Corte Costituzionale, tra i massimi
costituzionalisti italiani

Il tema della conferenza ¢ sicuramente molto ampio e il relatore ha subito manifestato
I’esigenza di circoscriverlo e di precisarlo meglio.

Spesso i termini valore e principio sono utilizzati in maniera interscambiabile, come
se si trattasse di sinonimi, ma, in realta, esistono tra i due differenze significative.

Che cos’e un valore? Come si pud riconoscere intuitivamente, il valore € qualcosa che
vale e che deve valere. Quando assumiamo qualcosa come valore ci impegniamo a
realizzarlo. Si tratta di un fine posto di fronte a noi e per raggiungerlo siamo disposti a
utilizzare qualunque mezzo. Il valore attiene all’irrazionalita, rappresenta una propensione
individuale la cui soddisfazione autorizza e giustifica ogni mezzo, in senso quasi
machiavellico.

Il principio sta invece all’inizio delle nostre azioni e da esso origina il nostro
comportamento. Esemplificando: la pace, assunta come valore, puo legittimare per assurdo
anche il ricorso alla guerra; la pace, assunta invece come principio, rovescia completamente
I’ottica.

Nella vita politica comune, tuttavia, 1 principl non sono sufficienti; oltre a un punto di
partenza, che funge da guida e da orientamento delle nostre azioni, occorre anche un punto di
arrivo, cioe un’idea di societa nel suo insieme. Zagrebelsky preferisce sostituire la parola
valore con la parola speranza. 1 principi stanno alle nostre spalle, ci indirizzano, perché
abbiamo la speranza che muovendoci nella direzione da loro indicata si realizzi un modo di
convivenza che corrisponde a certe nostre aspettative etiche, morali. La speranza non
equivale al valore, ¢ solo una predisposizione dello spirito. Essa non ci abilita a qualunque
cosa, ma ci da energia per agire in maniera pil liberatoria che non il ragionare per valori. I
principi che sono posti davanti a noi ci aprono alla speranza, i valori tendono a “schiacciarci”.

Fatte queste premesse, il relatore osserva come nessuna societa possa stare insieme se
non c¢’¢ un terreno comune su cui procedere, ovvero un insieme di principi condivisi. Cio ¢
tanto piut vero in democrazia. Se i punti di partenza, ovvero i principi, sono indefinitamente
vari, non si riesce a compiere un percorso comune. Un gruppo di uomini diventa societa in
quanto ¢ accomunato da una serie di principi di base, indiscutibili, che danno sicurezza dal
momento che tutti si riconoscono in essi e da li si puo partire per operare in comune. In
democrazia ¢ indispensabile un fondamento di omogeneita culturale, di ethos. Tuttavia, la
democrazia ¢ anche il regime piu rischioso di tutti, che “divora” 1 valori, proprio perché
rischia di essere il regime degli egoismi particolari. Tutti coloro che operano in democrazia,



infatti, si aspettano il soddisfacimento delle proprie istanze, dei propri bisogni, delle proprie
preferenze. La democrazia consuma le risorse, perché tutti si sentono abilitati a chiedere tutto
(debito pubblico che aumenta, spese incontrollate, egoismi sociali) ed ¢ quindi necessario
porre un limite alle aspirazioni individuali, altrimenti ciascuna categoria sociale, ciascuna
parte politica si sente legittimata a chiedere ai governanti sempre di pitl. E questo un tarlo
fisiologico della democrazia. I regimi autoritari non hanno questa preoccupazione, perché non
si basano sul consenso. Ma se il consenso ¢ legato semplicemente al soddisfacimento di
interessi particolari, la democrazia entra in un circolo vizioso autodistruttivo.

C’¢ dunque bisogno di un terreno comune di principi fondativi nel quale siano
iscritte sia le aspirazioni che si possono soddisfare sia quelle che sono fuori della portata
di un regime politico. La democrazia, per essere solida, deve essere il regime della
moderazione delle pretese, perché le pretese smodate distruggono prima ancora che la
democrazia il tessuto sociale. Mentre le autocrazie si possono basare sulla forza, le autocrazie
di diritto divino sul potere che discende dall’alto, le democrazie devono darsi una base etica
nella societa. Come costruire questa base? Si tratta di un tema molto controverso e molto vivo
nel dibattito pubblico contemporaneo. La Chiesa sostiene che le nostre democrazie sono
caratterizzate da relativismo etico, ovvero che non vi siano piu punti di riferimento comuni,
oggettivi; tutto cio che ¢ desiderabile, per cio solo, diventa un diritto, una pretesa che deve
essere realizzata. L’attuale pontefice ha addirittura parlato di “dittatura del relativismo”, nel
senso che non esistono valori obiettivi, sottratti alla nostra soggettivita, alle nostre pretese
particolari, e che tutti i particolari punti di vista pretendono di essere accolti e soddisfatti. I
valori sono, cioe, relativi a ciascuno di noi, dipendono da noi stessi. Apparentemente
I’espressione “dittatura del relativismo” sembra incoerente, in quanto il relativismo ¢ in
contraddizione patente con il concetto di dittatura. Tuttavia se noi esaminiamo piu a fondo
questa espressione e il senso in cui ¢ usata, ¢ possibile, in qualche misura, legittimarla. Tutti 1
particolari relativismi pretendono di essere realizzati assolutamente, e si crea pertanto una
sorta di assolutismo del relativismo. Se davvero ciascuno di noi fosse abilitato o si sentisse
legittimato a pretendere la realizzazione come diritto delle proprie preferenze personali, del
proprio piacere personale, si verificherebbe allora non tanto una dittatura del relativismo,
quanto una dittatura dei relativismi. Questa ¢ la ragione per la quale, soprattutto per le
democrazie, ¢ fondamentale il problema dei principi fondativi, per uscire da questa logica
terribile che porterebbe alla distruzione della democrazia stessa.

Se la democrazia ¢, almeno in parte, il relativismo degli egoismi, ¢ chiaro che nel
momento in cui non si riesca, per scarsita delle risorse disponibili, a soddisfare tutte le
pretese, gli interessi piu forti si coalizzeranno per mettere fuori campo gli interessi dei ceti
sociali pitt deboli. Comincerebbe cosi a operare la classica legge ciclica dei regimi politici,
risalente gia a Platone, per cui la democrazia si consumerebbe da sé e a quel punto una parte
della societa prevarrebbe sull’altra per utilizzare le risorse disponibili, necessarie per
soddisfare solo le proprie aspirazioni. Se noi siamo legati alla democrazia, e questo pare fuori
di dubbio, ci dobbiamo porre seriamente il problema. Per esemplificare, prendiamo in
considerazione la questione dell’inquinamento. L’inquinamento ¢ il prodotto di processi
produttivi accelerati, potenziati per soddisfare il bisogno di consumi dei singoli. Quando
I’inquinamento avra raggiunto proporzioni tali per cui le condizioni di vita sul nostro pianeta
si renderanno intollerabili, se non ci sara un’automoderazione di ciascuno di noi nei consumi
- che portera necessariamente a un rallentamento nell’uso e nella distruzione delle risorse
naturali - sara inevitabile il ricorso al potere di qualcuno che decida per tutti, che imponga cio
che diventera necessario. Qualcosa di questo genere sta gia avvenendo nel nostro mondo. Ci
sono delle nazioni particolarmente sviluppate o che stanno attivando un processo di sviluppo
industriale a tassi di incremento vertiginosi (Cina e India ad esempio) che affermano in linea



di principio, come ha fatto il presidente Bush, che il loro livello di vita non ¢ in discussione e
che non accettano di confrontarsi con la limitatezza delle risorse e col diritto di tutti i popoli
di accedere a queste risorse. E dunque inevitabile che, se non siamo disposti a moderare le
nostre aspirazioni, qualcuno porra dei limiti e, nel caso specifico, non si trattera di una
persona sola, ma di una nazione o piul nazioni. La democrazia ¢ dunque un regime austero,
che pone a un certo punto il problema della propria moderazione, del riconoscimento di un
terreno comune che non ¢ a disposizione delle pretese e dei capricci di chiunque. La
prevaricazione di una parte sociale sull’altra pud essere scongiurata solo attraverso la
determinazione di un base etica condivisa, che deve restare sempre e comunque a
disposizione di tutti, immune dagli interessi particolari. Tornando al tema della serata, come
fare allora a determinare questo terreno comune? Attraverso il riconoscimento a tutti dei
diritti fondamentali, storicamente di tipo individualistico. I diritti scritti nella nostra
Costituzione sono sostanzialmente quelli della Rivoluzione Francese, riconosciuti al cittadino
in quanto tale.

La dottrina sociale della Chiesa cattolica ha una concezione totalmente differente
dei diritti: condanna quelli di carattere individualistico derivanti dalla tradizione
dell’Umanesimo laico (ci0 avviene ancora ad esempio nel Sillabo di Pio 1X) e avvalora la
teoria dei diritti-giustizia. Nell’enciclica Rerum Novarum, che affronta il problema della
questione sociale, si sottolinea come le pretese dei lavoratori debbano essere “giuste”, nel
senso di misurate e idonee, finalizzate, anche attraverso 1’organizzazione sindacale, che ¢
riconosciuta e legittimata, all’ottenimento di cid0 che ¢ universalmente considerato
appropriato. La Chiesa cattolica ha alle spalle una concezione di giustizia, in termini sociali,
molto differente, fondata sul diritto naturale e quindi sul concetto di giustizia oggettiva, a sua
volta subordinata a un ordine superiore, che ¢ quello del cosmos, ordinato e regolato. Il creato
ha una sua ragione intrinseca, che dipende direttamente da Dio, rappresenta il suo disegno
intelligente, predeterminato e razionale, che va rispettato.

Tale visione del mondo appare evidentemente inconciliabile con la democrazia, che ¢
il regime della pluralita delle posizioni. La Chiesa cattolica affronta molte questioni in
nome di un ordine oggettivo di cui si fa rappresentante, con la volonta di applicare questa
giustizia non soltanto ai cattolici, ma a tutti, proprio in virtl della sua universalita. I principi
basilari su cui si fonda la democrazia devono essere oggetto di una deliberazione comune.
L’autorita morale della Chiesa, in base al diritto naturale, ci dice che cosa ¢ legittimo e cosa
non lo &. E ovvio che chi ha una visione diversa non & disposto a sottostare a questa
imposizione. Se ¢ vero che in democrazia tutti hanno il diritto a esprimersi, ¢ altrettanto vero
che le convinzioni personali non possono essere considerate indiscutibili e incontrovertibili.
Nel dibattito democratico la convinzione diventa opinione.

La Chiesa cattolica deve allora rinunciare a propagandare la sua verita? Assolutamente
no, dal momento che la democrazia ha senso se si arricchisce di piu voci. Cio che risulta
discutibile, dal punto di vista della democrazia, ¢ che la Chiesa invece di fare opera di
evangelizzazione delle coscienze, eserciti pressioni sul legislatore, finendo per detenere un
forte potere di azione a livello politico. L’attivismo di alcuni settori del mondo cattolico si sta
spingendo a delineare I’insieme dei valori di riferimento dello Stato, non pil indicati dalla
carta costituzionale, ma sanciti dal fondamento divino e dunque universalmente condivisibili
e applicabili. Ne consegue che I’ingerenza da parte della Chiesa cattolica e le sue continue
incursioni in argomenti squisitamente politici finisce per minare le basi stesse della laicita
dello Stato, la sua liberta di scelta legislativa e conseguentemente d’azione.

A cura di Alessia Spigariol



