
 1

 

 
 

                         GIOVEDÌ CULTURALI 
 
 

IL FONDAMENTO DEI VALORI  
NELLE SOCIETÀ CONTEMPORANEE  

 

Sintesi della conferenza di martedì 29 novembre 2005 
 

Relatore: Gustavo Zagrebelsky,  già presidente della Corte Costituzionale, tra i massimi 
costituzionalisti italiani 

 

  
 
Il tema della conferenza è sicuramente molto ampio e il relatore ha subito manifestato 
l’esigenza di circoscriverlo e di precisarlo meglio.  

Spesso i termini valore e principio sono utilizzati in maniera interscambiabile, come 
se si trattasse di sinonimi, ma, in realtà, esistono tra i due differenze significative.  

Che cos’è un valore? Come si può riconoscere intuitivamente, il valore è qualcosa che 

vale e che deve valere. Quando assumiamo qualcosa come valore ci impegniamo a 
realizzarlo. Si tratta di un fine posto di fronte a noi e per raggiungerlo siamo disposti a 
utilizzare qualunque mezzo. Il valore attiene all’irrazionalità, rappresenta una propensione 
individuale la cui soddisfazione autorizza e giustifica ogni mezzo, in senso quasi 
machiavellico. 

Il principio sta invece all’inizio delle nostre azioni e da esso origina il nostro 
comportamento. Esemplificando: la pace, assunta come valore, può legittimare per assurdo 
anche il ricorso alla guerra; la pace, assunta invece come principio, rovescia completamente 
l’ottica.  

Nella vita politica comune, tuttavia, i principî non sono sufficienti; oltre a un punto di 
partenza, che funge da guida e da orientamento delle nostre azioni, occorre anche un punto di 
arrivo, cioè un’idea di società nel suo insieme. Zagrebelsky preferisce sostituire la parola 
valore con la parola speranza. I principî stanno alle nostre spalle, ci indirizzano, perché 
abbiamo la speranza che muovendoci nella direzione da loro indicata si realizzi un modo di 
convivenza che corrisponde a certe nostre aspettative etiche, morali. La speranza non 
equivale al valore, è solo una predisposizione dello spirito. Essa non ci abilita a qualunque 
cosa, ma ci dà energia per agire in maniera più liberatoria che non il ragionare per valori. I 
principi che sono posti davanti a noi ci aprono alla speranza, i valori tendono a “schiacciarci”. 

Fatte queste premesse, il relatore osserva come nessuna società possa stare insieme se 
non c’è un terreno comune su cui procedere, ovvero un insieme di principî condivisi. Ciò è 
tanto più vero in democrazia. Se i punti di partenza, ovvero i principî, sono indefinitamente 
vari, non si riesce a compiere un percorso comune. Un gruppo di uomini diventa società in 
quanto è accomunato da una serie di principî di base, indiscutibili, che danno sicurezza dal 
momento che tutti si riconoscono in essi e da lì si può partire per operare in comune. In 
democrazia è indispensabile un fondamento di omogeneità culturale, di ethos. Tuttavia, la 
democrazia è anche il regime più rischioso di tutti, che “divora” i valori, proprio perché 
rischia di essere il regime degli egoismi particolari. Tutti coloro che operano in democrazia, 

Associazione 

Cultura & Sviluppo - Alessandria 
 

VIALE TERESA MICHEL, 2 - 15100 ALESSANDRIA 
TEL. 0131- 222474/225087 FAX 0131- 288298 

 E-MAIL: acsal@acsal.org WEB SITE: www.acsal.org  



 2

infatti, si aspettano il soddisfacimento delle proprie istanze, dei propri bisogni, delle proprie 
preferenze. La democrazia consuma le risorse, perché tutti si sentono abilitati a chiedere tutto 
(debito pubblico che aumenta, spese incontrollate, egoismi sociali) ed è quindi necessario 
porre un limite alle aspirazioni individuali, altrimenti ciascuna categoria sociale, ciascuna 
parte politica si sente legittimata a chiedere ai governanti sempre di più. È questo un tarlo 
fisiologico della democrazia. I regimi autoritari non hanno questa preoccupazione, perché non 
si basano sul consenso. Ma se il consenso è legato semplicemente al soddisfacimento di 
interessi particolari, la democrazia entra in un circolo vizioso autodistruttivo. 

C’è dunque bisogno di un terreno comune di principi fondativi nel quale siano 
iscritte sia le aspirazioni che si possono soddisfare sia quelle che sono fuori della portata 
di un regime politico. La democrazia, per essere solida, deve essere il regime della 
moderazione delle pretese, perché le pretese smodate distruggono prima ancora che la 
democrazia il tessuto sociale. Mentre le autocrazie si possono basare sulla forza, le autocrazie 
di diritto divino sul potere che discende dall’alto, le democrazie devono darsi una base etica 
nella società. Come costruire questa base? Si tratta di un tema molto controverso e molto vivo 
nel dibattito pubblico contemporaneo. La Chiesa sostiene che le nostre democrazie sono 
caratterizzate da relativismo etico, ovvero che non vi siano più punti di riferimento comuni, 
oggettivi; tutto ciò che è desiderabile, per ciò solo, diventa un diritto, una pretesa che deve 
essere realizzata. L’attuale pontefice ha addirittura parlato di “dittatura del relativismo”, nel 
senso che non esistono valori obiettivi, sottratti alla nostra soggettività, alle nostre pretese 
particolari, e che tutti i particolari punti di vista pretendono di essere accolti e soddisfatti. I 
valori sono, cioè, relativi a ciascuno di noi, dipendono da noi stessi. Apparentemente 
l’espressione “dittatura del relativismo” sembra incoerente, in quanto il relativismo è in 
contraddizione patente con il concetto di dittatura. Tuttavia se noi esaminiamo più a fondo 
questa espressione e il senso in cui è usata, è possibile, in qualche misura, legittimarla. Tutti i 
particolari relativismi pretendono di essere realizzati assolutamente, e si crea pertanto una 
sorta di assolutismo del relativismo. Se davvero ciascuno di noi fosse abilitato o si sentisse 
legittimato a pretendere la realizzazione come diritto delle proprie preferenze personali, del 
proprio piacere personale, si verificherebbe allora non tanto una dittatura del relativismo, 
quanto una dittatura dei relativismi. Questa è la ragione per la quale, soprattutto per le 
democrazie, è fondamentale il problema dei principi fondativi, per uscire da questa logica 
terribile che porterebbe alla distruzione della democrazia stessa.  

Se la democrazia è, almeno in parte, il relativismo degli egoismi, è chiaro che nel 
momento in cui non si riesca, per scarsità delle risorse disponibili, a soddisfare tutte le 
pretese, gli interessi più forti si coalizzeranno per mettere fuori campo gli interessi dei ceti 
sociali più deboli. Comincerebbe così a operare la classica legge ciclica dei regimi politici, 
risalente già a Platone, per cui la democrazia si consumerebbe da sé e a quel punto una parte 
della società prevarrebbe sull’altra per utilizzare le risorse disponibili, necessarie per 
soddisfare solo le proprie aspirazioni. Se noi siamo legati alla democrazia, e questo pare fuori 
di dubbio, ci dobbiamo porre seriamente il problema. Per esemplificare, prendiamo in 
considerazione la questione dell’inquinamento. L’inquinamento è il prodotto di processi 
produttivi accelerati, potenziati per soddisfare il bisogno di consumi dei singoli. Quando 
l’inquinamento avrà raggiunto proporzioni tali per cui le condizioni di vita sul nostro pianeta 
si renderanno intollerabili, se non ci sarà un’automoderazione di ciascuno di noi nei consumi 
- che porterà necessariamente a un rallentamento nell’uso e nella distruzione delle risorse 
naturali - sarà inevitabile il ricorso al potere di qualcuno che decida per tutti, che imponga ciò 
che diventerà necessario. Qualcosa di questo genere sta già avvenendo nel nostro mondo. Ci 
sono delle nazioni particolarmente sviluppate o che stanno attivando un  processo di sviluppo 
industriale a tassi di incremento vertiginosi (Cina e India ad esempio) che affermano in linea 



 3

di principio, come ha fatto il presidente Bush, che il loro livello di vita non è in discussione e 
che non accettano di confrontarsi con la limitatezza delle risorse e col diritto di tutti i popoli 
di accedere a queste risorse. È dunque inevitabile che, se non siamo disposti a moderare le 
nostre aspirazioni, qualcuno porrà dei limiti e, nel caso specifico, non si tratterà di una 
persona sola, ma di una nazione o più nazioni. La democrazia è dunque un regime austero, 
che pone a un certo punto il problema della propria moderazione, del riconoscimento di un 
terreno comune che non è a disposizione delle pretese e dei capricci di chiunque. La 
prevaricazione di una parte sociale sull’altra può essere scongiurata solo attraverso la 
determinazione di un base etica condivisa, che deve restare sempre e comunque a 
disposizione di tutti, immune dagli interessi particolari. Tornando al tema della serata, come 
fare allora a determinare questo terreno comune? Attraverso il riconoscimento a tutti dei 
diritti fondamentali, storicamente di tipo individualistico. I diritti scritti nella nostra 
Costituzione sono sostanzialmente quelli della Rivoluzione Francese, riconosciuti al cittadino 
in quanto tale.  

La dottrina sociale della Chiesa cattolica ha una concezione totalmente differente 
dei diritti: condanna quelli di carattere individualistico derivanti dalla tradizione 
dell’Umanesimo laico (ciò avviene ancora ad esempio nel Sillabo di Pio IX) e avvalora la 
teoria dei diritti-giustizia. Nell’enciclica Rerum Novarum, che affronta il problema della 
questione sociale, si sottolinea come le pretese dei lavoratori debbano essere “giuste”, nel 
senso di misurate e idonee, finalizzate, anche attraverso l’organizzazione sindacale, che è 
riconosciuta e legittimata, all’ottenimento di ciò che è universalmente considerato 
appropriato. La Chiesa cattolica ha alle spalle una concezione di giustizia, in termini sociali, 
molto differente, fondata sul diritto naturale e quindi sul concetto di giustizia oggettiva, a sua 
volta subordinata a un ordine superiore, che è quello del cosmos, ordinato e regolato. Il creato 
ha una sua ragione intrinseca, che dipende direttamente da Dio, rappresenta il suo disegno 
intelligente, predeterminato e razionale, che va rispettato.  

Tale visione del mondo appare evidentemente inconciliabile con la democrazia, che è 
il regime della pluralità delle posizioni. La Chiesa cattolica affronta molte questioni in 
nome di un ordine oggettivo di cui si fa rappresentante, con la volontà di applicare questa 
giustizia non soltanto ai cattolici, ma a tutti, proprio in virtù della sua universalità. I principi 
basilari su cui si fonda la democrazia devono essere oggetto di una deliberazione comune. 
L’autorità morale della Chiesa, in base al diritto naturale, ci dice che cosa è legittimo e cosa 
non lo è. È ovvio che chi ha una visione diversa non è disposto a sottostare a questa 
imposizione. Se è vero che in democrazia tutti hanno il diritto a esprimersi, è altrettanto vero 
che le convinzioni personali non possono essere considerate indiscutibili e incontrovertibili. 
Nel dibattito democratico la convinzione diventa opinione.  

La Chiesa cattolica deve allora rinunciare a propagandare la sua verità? Assolutamente 
no, dal momento che la democrazia ha senso se si arricchisce di più voci. Ciò che risulta 
discutibile, dal punto di vista della democrazia, è che la Chiesa invece di fare opera di 
evangelizzazione delle coscienze, eserciti pressioni sul legislatore, finendo per detenere un 
forte potere di azione a livello politico. L’attivismo di alcuni settori del mondo cattolico si sta 
spingendo a delineare l’insieme dei valori di riferimento dello Stato, non più indicati dalla 
carta costituzionale, ma sanciti dal fondamento divino e dunque universalmente condivisibili 
e applicabili. Ne consegue che l’ingerenza da parte della Chiesa cattolica e le sue continue 
incursioni in argomenti squisitamente politici finisce per minare le basi stesse della laicità 
dello Stato, la sua libertà di scelta legislativa e conseguentemente d’azione.  
 

 

A cura di Alessia Spigariol 


