Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

CORSO ROMITA, 79 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. (0131) 325371
TELEFAX (0131) 440770 — E MAIL: acsal@acsal.org
WEB SITE: www.acsal.org

INCONTRI DI FORMAZIONE

SINTESI INCONTRO

SU

LE SFIDE DELLA MULTICULTURALITA

15 febbraio 2001

- Sintesi della relazione a cura del prof. STEFANO ZAMAGNI
(Docente di Economia Politica presso I’Universita di Bologna)

Principali approfondimenti del dibattito

Verbalista: dr.ssa Alessia Spigariol



Alessandria, 15 febbraio 2001

LE SFIDE DELLA MULTICULTURALITA

Sintesi della relazione a cura del prof. STEFANO ZAMAGNI (Docente di Economia Politica presso
[’Universita di Bologna)

E un fatto ormai ampiamente riconosciuto che il fenomeno migratorio ¢ destinato ad acquisire sempre pit i ca-
ratteri della normalita, a perdere cio¢ i caratteri dell’evento eccezionale o transitorio. Tuttavia, le odierne mi-
grazioni presentano caratteristiche molto differenti rispetto alle prime emigrazioni di massa del XiX e del primo
XX secolo. La globalizzazione va generando una crescente separazione tra i luoghi in cui viene prodotta una
cultura e i luoghi in cui puo essere fruita. Il fenomeno della deterritorializzazione non riguarda solamente le
attivita produttive, ma anche la cultura. Come esemplifica 1’antropologo Appadurai, 1I’emigrante turco in Ger-
mania puo oggi guardare film turchi e in lingua originale nella casa tedesca.

Il migrante di ieri mirava a raggiungere il piu in fretta possibile assimilazione e nuova acculturazione; oggi,
la possibilita degli spostamenti di massa e le nuove tecnologie infotelematiche hanno creato una sorta di socie-
ta di immigrazione i cui abitanti rimangono, per cosi dire, cittadini di due mondi. Sul piano dell’agire pratico si
acquisiscono i modi del Paese ospitante, ma sul piano dei valori e dei sentimenti morali si cerca di restare fede-
li alla propria cultura di provenienza.

La novita profonda dell’economia globalizzata sta nella frammentazione del nostro mondo e nella ripropo-
sizione del problema dell’identita. Il conflitto di identita costituisce un elemento di profonda differenziazione
delle odierne migrazioni rispetto a quelle di ieri, un elemento che non ha ancora trovato non solo soluzione, ma
neppure adeguata attenzione tra gli stessi addetti ai lavori.

Poste queste premesse, il tema in oggetto puo essere enucleato attraverso tre interrogativi.

1. Preso atto che le nostre societa tendono a diventare societa di migranti, come configurare il rappor-
to tra multiculturalita e identita? Ovvero, fino a che punto si puo spingere una politica dell’identita
se si vuole che la pluralita delle culture presenti in un Paese risulti compatibile con un ordine socia-
le garante della pace e delle ragioni della liberta?

2. Riconosciuto che lo scarto crescente tra cittadinanza economica e cittadinanza socio-politica
dell’immigrato ha ormai raggiunto un livello non piu in grado di assicurare la dignita della persona
umana, cosa fare per conciliare 1’inclusione economica dell’immigrato con la sua esclusione dai di-
ritti sociali e politici?

3. Se specifiche ragioni di principio sconsigliano riproposizioni del modello assimilazionista di marca
francese e del modello dell’autogoverno delle minoranze (balcanizzazione della societa), quale altro
modello ¢ oggi ragionevolmente proponibile per un’integrazione dei nuovi arrivati nella societa di
accoglienza?

Prima di illustrare una proposta volta ad affrontare e possibilmente sciogliere gli interrogativi sopra posti, mi
preme accennare brevemente alle posizioni filosofiche e culturali che sostengono i due modelli riportati al pun-
to 3) e cercare di spiegare per quali ragioni non le consideri personalmente convincenti e sostenibili, malgrado
trovi alcuni punti di convergenza con la prima.

a. Il modello assimilazionista francese ¢ culturalmente identificabile in un’autodifesa intransigente
dell’ordine sociale di marca liberale (Giovanni Sartori ¢ uno degli autori piu rappresentativi di
questa corrente di pensiero). Secondo tale posizione, il multiculturalismo costituirebbe il fattore di
potenziale distruzione dei valori fondativi delle societa occidentali e un’immigrazione indiscrimina-
ta finirebbe con il rappresentare una minaccia per il patrimonio culturale dell’Europa qualora si ar-
rivasse ad affermare che il riconoscimento delle minoranze etniche e delle loro identita deve spin-
gersi fino a investire la sfera pubblica. La democrazia liberale, proprio perché offre a tutti le stesse



b.

opportunita, lascia che siano i singoli individui ad associarsi privatamente per tutelate i propri inte-
ressi e per dare corso alle proprie pratiche di vita, religiose o meno. Le istituzioni pubbliche del Pa-
ese ospitante, mentre devono essere pronte a riconoscere € a tutelare gli interessi degli immigrati,
non devono spingersi fino al riconoscimento delle loro identita. La differenza essenziale tra ricono-
scimento degli interessi ¢ riconoscimento delle identita sta nel fatto che, mentre il primo tipo di
riconoscimento puo limitarsi alla sola sfera privata, il secondo postula di necessita il riferimento al-
la sfera pubblica. E a causa di cid che la lotta per il riconoscimento delle identita pone problemi pit
delicati e complessi da risolvere della lotta per il riconoscimento degli interessi. I conflitti di
quest’ultimo tipo sono infatti negoziabili, mentre i conflitti identitari non sono contrattabili e ad es-
si non si possono applicare i metodi familiari del mercato. Oltre a cio, ¢ individuabile un’altra de-
bolezza in questo modello. Se ¢ vero che i principi e le istituzioni della democrazia liberale si ap-
plicano e valgono per tutti, € pur vero che I’estensione a tutti dei diritti non genera di per sé
I’accesso pieno alla cittadinanza se alcuni soggetti non hanno la capacita effettiva di godere di quei
diritti per via della loro identita culturale. Si verifica in sostanza una discriminazione strutturale,
ovvero, non una discriminazione codificata, ma tale da limitare enormemente la reale possibilita di
integrazione dello straniero proveniente da un universo culturale diverso da quello del Paese ospi-
tante. Non basta assicurare, per esempio, 1’accesso ai corsi di lingua agli stranieri: il vero problema
non ¢ (solo) la conoscenza linguistica, ma il possesso di determinate categorie di pensiero.

La seconda posizione ¢ quella del multiculturalismo pluralista (di matrice americana), la cui idea
di fondo ¢ che gli immigrati desiderano integrarsi nella societa che 1i accoglie, ma chiedono che le
sue istituzioni vengano adattate alle loro pratiche e alle loro identita. I comunitaristi americani (Ta-
ylor, Honneth, Etzioni, Sandel ecc.) sostengono il primato della comunita sull’individuo, legitti-
mando una “lotta per il riconoscimento” che, nella misura in cui reclama per i vari gruppi etnici
presenti nella societa forme di autogoverno espressive delle diverse identita culturali, rischia una
deriva di tipo isolazionista, vale a dire la balcanizzazione della societa. Il modo comunitarista di
trattare culture diverse come “isole” tra loro inconfrontabili e percid incomunicabili rende in defini-
tiva, malgrado le apparenze, impossibile il dialogo interculturale.

Il modello che mi sento di proporre ¢ quello dell’integrazione interculturale. Detto modello rifiuta sia di
prendere in considerazione solamente le differenze che separano gli immigrati dagli autoctoni per giungere a
forme pit 0 meno accentuate di balcanizzazione della societa, sia 1’esistenza di differenze significative tra gli
uni e gli altri per giungere all’assimilazione piu o meno esplicita e forzata.

Ho posto a fondamento di questo modello cinque principi cardine che vado a illustrare:

1.

3.

Primato della persona sia sullo Stato sia sulla comunita. Riguardo al primato della persona sul-
lo Stato, si tratta di acquisizione ormai assodata, almeno nelle nostre societa occidentali. Riguardo
invece alla relazione tra persona e comunita, ritengo che, riconoscendomi nelle posizioni della filo-
sofia personalista e dissentendo dunque pienamente col comunitarismo radicale, ¢ la soggettivita
della persona il fondamento del rapporto comunitario, il quale va edificato a partire da soggetti che
sono capaci e liberi di scegliere e dunque di assumersi la responsabilita del proprio destino.

La persona ¢ diversa dall’individuo. La liberta non ¢ pienamente tale se non va oltre la mera au-
todeterminazione (individualismo) e non arriva all’autorealizzazione (personalismo). La persona, a
differenza dell’individuo, ¢ definita anche dalla cultura in cui essa ¢ cresciuta e nella quale essa
sceglie di riconoscersi. Cio che ¢ tipico della persona umana ¢ la relazionalita, la quale postula che
I’altro diventi tu. Se il mio stare in rapporto con 1’altro trae ragione solamente da considerazioni di
convenienza, sar0 libero nel senso dell’autodeterminazione, ma non certo in quello piu significativo
dell’autorealizzazione. La piena realizzazione dell’identita personale non puo limitarsi al semplice
rispetto dell’altrui liberta, prescindendo dalla relazione con I’altro; essa nasce dialogicamente come
risposta alle nostre relazioni con gli altri e solo attraverso la relazione puo tendere alla felicita.
Neutralita dello Stato. La visione relativistica della liberta, tipica della concezione liberal-
individualistica, ha favorito la confusione tra Stato laico, cio¢ Stato neutrale e imparziale nei con-
fronti delle varie culture in esso presenti (posizione che condivido pienamente), e Stato indifferente,
cio¢ uno Stato che si dichiara incapace di scegliere ovvero di differenziare tra culture diverse (a-
spetto questo che invece mi vede in totale disaccordo). La non possibilita di scelta viene giustificata
dalla impossibilita di fissare un ordine tra diverse istanze culturali per via della non esistenza di un
criterio oggettivo di scelta. Il relativismo culturale sostiene che tutte le culture sono uguali dal mo-
mento che ognuna di esse si costruisce il suo sistema di valori e dal momento che non possiamo di-
sporre di un criterio esterno con cui fissare gerarchie di valore. Non mi sembra difficile scorgere le



4.

5.

debolezze di una simile linea di pensiero. In un recente saggio, Boudon evidenzia come siano le
conseguenze che discendono da certi principi o valori a confermare o invalidare quei principi o va-
lori. Quando dunque certi principi morali si dimostrano capaci, nei fatti, di generare risultati “posi-
tivi” o superiori a quelli che discendono da altri principi, diviene impossibile non riconoscere ad es-
si valenza oggettiva e ha senso parlare di quello che Boudon definisce “progresso morale”. La dif-
ferenza tra relativismo culturale e relativita delle culture ¢ dunque netta. Mentre il relativismo nega,
in nome della pluralita delle culture, I’esistenza di valori oggettivi o che stanno alla base delle varie
culture e quindi la possibilita del dialogo culturale, la tesi della relativita culturale vede come rela-
tiva solo la traduzione, la declinazione nei modi di una certa cultura di valori che mantengono una
loro forza oggettiva.

Lo Stato laico, cioé¢ neutrale, nel perseguire I’obiettivo di integrare le altre culture adotta qua-
le presupposto per I’integrabilita che le culture presenti nel Paese facciano proprio un nucleo
fondante di valori, ovvero quelli cui corrispondono i diritti universali dell’uomo.
L’accettazione da parte di chi ¢ portatore di una particolare cultura di tale nucleo di valori marca la
soglia al di sotto della quale non ¢ possibile accogliere alcuna legittima richiesta di riconoscimento
a livello istituzionale per quella cultura. D’altro canto, al di sopra di quella soglia, il compito da
svolgere € quello di discernere cio che, di una data cultura, ¢ tollerabile, da cio che € rispettabile, da
cio che ¢ condivisibile. L’identificazione dei tre livelli di giudizio — tollerabilita, rispettabilita, con-
divisibilita — produce una conseguenza pratica significativa, ovvero quella di offrire un criterio sul-
la base del quale procedere all’attribuzione di risorse pubbliche ai vari gruppi di minoranze etno-
culturali presenti nel Paese. Si potrebbe stabilire che le richieste giudicate tollerabili non ricevono
risorse dallo Stato o dagli enti pubblici; le richieste rispettabili ricevono un riconoscimento a livel-
lo amministrativo; le richieste condivisibili vengono accolte nell’ordinamento giuridico del Paese
ospitante, con tutto cio che comporta in termini di allocazione di risorse pubbliche.

Lo Stato, in nome dei diritti del cittadino i quali, a differenza dei diritti dell’'uomo non hanno
fondazione giusnaturalistica, destinera risorse ai gruppi portatori di culture altre per aiutarli
a evolvere verso posizioni capaci di accogliere i diritti fondamentali dell’uomo. E questo il si-
gnificato della “tolleranza condizionata”: ti aiuto perché tu possa fare posto, dentro la tua matrice
culturale e secondo i modi propri della tua cultura, ai diritti fondamentali.

Quali sono in conclusione i punti di forza di questo modello? Essi sono sintetizzabili in tre punti:

1.

2.

I1 primo pregio ¢ quello di rendere concretamente possibile il dialogo interculturale. In un impor-
tante documento del 1986 del Consiglio d’Europa si legge che 1’opzione interculturale implica il
“riconoscimento dei valori, degli stili di vita... ai quali si riferiscono gli esseri umani nelle loro re-
lazioni con I’altro”. Nel testo si producono esempi e si danno consigli pratici, ma non si chiarisce
I’interrogativo di fondo, ovvero che cosa si intende per riconoscimento. La proposta appena illu-
strata, invece, consente di definire con rigore cosa debba intendersi per riconoscimento e soprattutto
di prefigurare uno spazio pubblico in cui una cittadinanza “laica” si rivela capace di valorizzare le
identita culturali a patto che non attentino ai diritti umani.

Il secondo ¢ quello di rendere palese e trasparente a tutti, tanto alle autorita politico-amministrative
e di polizia quanto ai gruppi di immigrati, le regole e i criteri in base ai quali le richieste di volta in
volta avanzate verranno giudicate, eliminando cosi pericolosi spazi di discrezionalita.

Infine, attraverso questo modello ¢ possibile avviare un dialogo con quei segmenti del mondo isla-
mico che hanno fatto dell’apertura nei confronti del mondo occidentale la loro ragione d’esistere.
Inoltre, considerando che I’Islam definisce se stesso come “religione e cultura e politica”, arrivando
all’affermazione secondo cui se lo Stato islamico ¢ necessario per realizzare il messaggio di Dio, al-
lora D’essere cittadino non si basa sullo ius sanguinis o sullo ius loci ma sullo ius religioni, sulla
scorta dei cinque principi illustrati non dovrebbe essere difficile decidere quali richieste avanzate
dagli immigrati provenienti dal mondo islamico sono accoglibili e quali irricevibili. In sostanza, e-
splicitando al proprio interlocutore il sistema di principi nei quali ci si riconosce, si facilita, oltre
che la reciproca comprensione, la presa d’atto da parte del nuovo arrivato che i diritti umani hanno
valore fondante anche per quelle culture che dichiarano di non volerli accogliere.



PRINCIPALI APPROFONDIMENTI DEL DIBATTITO

11 dibattito si ¢ articolato su diversi punti tra i quali possono essere richiamati in particolare i seguenti.

a)

b)

d)

E possibile parlare di evoluzione, di progresso morale senza mettere in crisi i valori di fondo di una cultu-
ra? E possibile, secondo Zamagni, nella misura in cui non si chiede all’ospite di assumere i nostri modi di
traduzione dei principi universali, spogliandosi della sua cultura e della sua identita, ma solo di sottoscri-
verli. Non esiste differenza di valori di fondo tra cultura occidentale e cultura asiatica; la differenza sta in
una differente declinazione storica e culturale di tali valori (A. Sen).

Un’ulteriore obiezione riguarda la presunta universalita dei diritti fondamentali, che, a molti dei presenti
in sala, sembra insostenibile. Il nucleo di valori cui si fa riferimento e in realta quello prodotto dalla cultu-
ra occidentale. Zamagni non nega che gran parte del mondo islamico non si riconosce in questi principi.
Tuttavia ritiene compito dell’Occidente, che attraverso un lungo processo di evoluzione ¢ arrivato a distil-
lare un nucleo originario di valori, porsi al servizio degli altri, per guidarli sulla via di un progresso morale
che, tenendo conto della diversa identita e cultura, porti alla consapevolezza di una condivisibilitd univer-
sale di valori.

Per valutare le conseguenze di certi valori (combattendo il relativismo culturale), come sostiene Zamagni
al punto 3) del suo modello, é innegabilmente necessario rifarsi a quegli stessi valori. Si entra cosi in un
circolo vizioso. Come uscirne? Secondo Zamagni se ne esce valutando la coerenza e la non contraddittorie-
ta delle conseguenze rispetto ai principi, evitando cosi uno scontro tra principi aprioristico che non lasce-
rebbe spazio al dialogo.

La posizione di Zamagni ¢ in fondo molto vicina a quella di Sartori. In che cosa consiste la differenza so-
stanziale? In realta, Zamagni va oltre la posizione di Sartori. L’individualismo, che rispetta solo a livello
privato e non pubblico I’identita, non ¢ per Zamagni sufficiente e accettabile. All’essere umano, portatore
di diritto, spetta per un principio di giustizia, il riconoscimento e il rispetto a livello pubblico.

L’individuo, secondo Zamagni, diventa persona perché si relaziona con gli altri. In questo modo tende alla
felicita. L’uso di questo termine lascia molte perplessita. In realta il termine felicita ¢ usato in senso di
“eudamonia”. La felicita ¢ la proprieta della relazione tra uomo e uomo. Fondamentale ¢ il recupero della
dimensione della relazionalita che 1’individualismo ha negato. Non basta accumulare beni e servizi per
tendere o aumentare la felicitd (aumenta solo I’utilitd).

Da parte di un insegnante si evidenzia la difficolta di capire e applicare un dialogo interculturale. Secon-
do Zamagni, il modello proposto permette di avere a disposizione strumenti chiari e idonei per rendere
possibile tale dialogo, sottolineando la differenza sostanziale tra “dialogo”, inteso come comunicazione
profonda che presuppone un confronto tra principi, e semplice “conversazione”, ovvero la possibilita di
parlare con ’altro in termini vaghi e non specifici.

Riferimenti bibliografici

Appadurai, A., Modernita in polvere, Meltemi, Milano 2000.

Barman, Z., Dentro la globalizzazione: le conseguenze sulle persone, Laterza, Roma 2000.
Boudon, R., /] senso dei valori, il Mulino, Bologna 2000.

Galeotti, A.E., Multiculturalismo, Liguori, Napoli 1999.

Kymlicka, W., “Associazioni etniche e cittadinanza democratica”, in Ricerca, 3, 2000.
Mandudi, A., Jihad in Islam, The Holy Coran Pu. House, Beirut 1980.

Mandudi, A., The Islam law and Constitution, Islamic Publications, Lahore 1980.

Sandel, M., Liberalism and the limits of Justice, Cambridge University Press, Cambridge 1998.
Sartori, G., Pluralismo, multiculturalismo e estranei, Rizzoli, Milano 2000.

Sen, A., Laicismo indiano, Feltrinelli, Milano 1999.

Sen, A., La ricchezza della ragione, il Mulino, Bologna 2000.

Taylor, C., Multiculturalismo, Anabasi, Milano 1993.




