
                                        

 

 
 

 
 

                             INCONTRI DI FORMAZIONE 
 
 

Associazione 

Cultura & Sviluppo - Alessandria 
 

CORSO ROMITA, 79 - 15100 ALESSANDRIA 

TEL. (0131) 325371 

TELEFAX (0131) 440770 – E MAIL: acsal@acsal.org 

WEB SITE: www.acsal.org 

 
 

 
 

 

 

SINTESI INCONTRO 
 
 

SU 
 
 
 

LE SFIDE DELLA MULTICULTURALITÀ 
 

 

 
 

 
 

15 febbraio 2001 
 

 

 

 

 

 
- Sintesi della relazione a cura del prof. STEFANO ZAMAGNI 

(Docente di Economia Politica presso l’Università di Bologna)  
    
  - Principali approfondimenti del dibattito  

 
 
 
 
 
 
 
 

Verbalista: dr.ssa Alessia Spigariol 
 
 



 2 

 
Alessandria, 15 febbraio 2001 

 
 

 

LE SFIDE DELLA MULTICULTURALITÀ 
 

 

 
 
Sintesi della relazione a cura del prof. STEFANO ZAMAGNI (Docente di Economia Politica presso 
l’Università di Bologna)  
 

 
 

È un fatto ormai ampiamente riconosciuto che il fenomeno migratorio è destinato ad acquisire sempre più i ca-
ratteri della normalità, a perdere cioè i caratteri dell’evento eccezionale o transitorio. Tuttavia, le odierne mi-
grazioni presentano caratteristiche molto differenti rispetto alle prime emigrazioni di massa del XIX e del primo 
XX secolo. La globalizzazione va generando una crescente separazione tra i luoghi in cui viene prodotta una 
cultura e i luoghi in cui può essere fruita. Il fenomeno della deterritorializzazione non riguarda solamente le 
attività produttive, ma anche la cultura. Come esemplifica l’antropologo Appadurai, l’emigrante turco in Ger-
mania può oggi guardare film turchi e in lingua originale nella casa tedesca. 

Il migrante di ieri mirava a raggiungere il più in fretta possibile assimilazione e nuova acculturazione; oggi, 
la possibilità degli spostamenti di massa e le nuove tecnologie infotelematiche hanno creato una sorta di socie-
tà di immigrazione i cui abitanti rimangono, per così dire, cittadini di due mondi. Sul piano dell’agire pratico si 
acquisiscono i modi del Paese ospitante, ma sul piano dei valori e dei sentimenti morali si cerca di restare fede-
li alla propria cultura di provenienza. 

 La novità profonda dell’economia globalizzata sta nella frammentazione del nostro mondo e nella ripropo-
sizione del problema dell’identità. Il conflitto di identità costituisce un elemento di profonda differenziazione 
delle odierne migrazioni rispetto a quelle di ieri, un elemento che non ha ancora trovato non solo soluzione, ma 
neppure adeguata attenzione tra gli stessi addetti ai lavori. 

Poste queste premesse, il tema in oggetto può essere enucleato attraverso tre interrogativi. 
 

a) Preso atto che le nostre società tendono a diventare società di migranti, come configurare il rappor-
to tra multiculturalità e identità? Ovvero, fino a che punto si può spingere una politica dell’identità 
se si vuole che la pluralità delle culture presenti in un Paese risulti compatibile con un ordine socia-
le garante della pace e delle ragioni della libertà? 

b) Riconosciuto che lo scarto crescente tra cittadinanza economica e cittadinanza socio-politica 
dell’immigrato ha ormai raggiunto un livello non più in grado di assicurare la dignità della persona 
umana, cosa fare per conciliare l’inclusione economica dell’immigrato con la sua esclusione dai di-
ritti sociali e politici? 

c) Se specifiche ragioni di principio sconsigliano riproposizioni del modello assimilazionista di marca 
francese e del modello dell’autogoverno delle minoranze (balcanizzazione della società), quale altro 
modello è oggi ragionevolmente proponibile per un’integrazione dei nuovi arrivati nella società di 
accoglienza? 

 
Prima di illustrare una proposta volta ad affrontare e possibilmente sciogliere gli interrogativi sopra posti, mi 
preme accennare brevemente alle posizioni filosofiche e culturali che sostengono i due modelli riportati al pun-
to 3) e cercare di spiegare per quali ragioni non le consideri personalmente convincenti e sostenibili, malgrado 
trovi alcuni punti di convergenza con la prima. 
 

a. Il modello assimilazionista francese è culturalmente identificabile in un’autodifesa intransigente 
dell’ordine sociale di marca liberale (Giovanni Sartori è uno degli autori più rappresentativi di 
questa corrente di pensiero). Secondo tale posizione, il multiculturalismo costituirebbe il fattore di 
potenziale distruzione dei valori fondativi delle società occidentali e un’immigrazione indiscrimina-
ta finirebbe con il rappresentare una minaccia per il patrimonio culturale dell’Europa qualora si ar-
rivasse ad affermare che il riconoscimento delle minoranze etniche e delle loro identità deve spin-



 3 

gersi fino a investire la sfera pubblica. La democrazia liberale, proprio perché offre a tutti le stesse 
opportunità, lascia che siano i singoli individui ad associarsi privatamente per tutelate i propri inte-
ressi e per dare corso alle proprie pratiche di vita, religiose o meno. Le istituzioni pubbliche del Pa-
ese ospitante, mentre devono essere pronte a riconoscere e a tutelare gli interessi degli immigrati, 
non devono spingersi fino al riconoscimento delle loro identità. La differenza essenziale tra ricono-
scimento degli interessi e riconoscimento delle identità sta nel fatto che, mentre il primo tipo di 
riconoscimento può limitarsi alla sola sfera privata, il secondo postula di necessità il riferimento al-
la sfera pubblica. È a causa di ciò che la lotta per il riconoscimento delle identità pone problemi più 
delicati e complessi da risolvere della lotta per il riconoscimento degli interessi. I conflitti di 
quest’ultimo tipo sono infatti negoziabili, mentre i conflitti identitari non sono contrattabili e ad es-
si non si possono applicare i metodi familiari del mercato.  Oltre a ciò, è individuabile un’altra de-
bolezza in questo modello. Se è vero che i principi e le istituzioni della democrazia liberale si ap-
plicano e valgono per tutti, è pur vero che l’estensione a tutti dei diritti non genera di per sé 
l’accesso pieno alla cittadinanza se alcuni soggetti non hanno la capacità effettiva di godere di quei 
diritti per via della loro identità culturale. Si verifica in sostanza una discriminazione strutturale, 
ovvero, non una discriminazione codificata, ma tale da limitare enormemente la reale possibilità di 
integrazione dello straniero proveniente da un universo culturale diverso da quello del Paese ospi-
tante. Non basta assicurare, per esempio, l’accesso ai corsi di lingua agli stranieri: il vero problema 
non è (solo) la conoscenza linguistica, ma il possesso di determinate categorie di pensiero. 

b. La seconda posizione è quella del multiculturalismo pluralista (di matrice americana), la cui idea 
di fondo è che gli immigrati desiderano integrarsi nella società che li accoglie, ma chiedono che le 
sue istituzioni vengano adattate alle loro pratiche e alle loro identità. I comunitaristi americani (Ta-
ylor, Honneth, Etzioni, Sandel ecc.) sostengono il primato della comunità sull’individuo, legitti-
mando una “lotta per il riconoscimento” che, nella misura in cui reclama per i vari gruppi etnici 
presenti nella società forme di autogoverno espressive delle diverse identità culturali, rischia una 
deriva di tipo isolazionista, vale a dire la balcanizzazione della società.  Il modo comunitarista di 
trattare culture diverse come “isole” tra loro inconfrontabili e perciò incomunicabili rende in defini-
tiva, malgrado le apparenze, impossibile il dialogo interculturale. 

 
Il modello che mi sento di proporre è quello dell’integrazione interculturale. Detto modello rifiuta sia di 
prendere in considerazione solamente le differenze che separano gli immigrati dagli autoctoni per giungere a 
forme più o meno accentuate di balcanizzazione della società, sia l’esistenza di differenze significative tra gli 
uni e gli altri per giungere all’assimilazione più o meno esplicita e forzata. 

Ho posto a fondamento di questo modello cinque principi cardine che vado a illustrare: 
 

a)    Primato della persona sia sullo Stato sia sulla comunità.  Riguardo al primato della persona 
sullo Stato, si tratta di acquisizione ormai assodata, almeno nelle nostre società occidentali. Riguar-
do invece alla relazione tra persona e comunità, ritengo che, riconoscendomi nelle posizioni della 
filosofia personalista e dissentendo dunque pienamente col comunitarismo radicale, è la soggettività 
della persona il fondamento del rapporto comunitario, il quale va edificato a partire da soggetti che 
sono capaci e liberi di scegliere e dunque di assumersi la responsabilità del proprio destino. 

b)    La persona è diversa dall’individuo.  La libertà non è pienamente tale se non va oltre la mera 
autodeterminazione (individualismo) e non arriva all’autorealizzazione (personalismo). La persona, 
a differenza dell’individuo, è definita anche dalla cultura in cui essa è cresciuta e nella  quale essa 
sceglie di riconoscersi. Ciò che è tipico della persona umana è la relazionalità, la quale postula che 
l’altro diventi tu. Se il mio stare in rapporto con l’altro trae ragione solamente da considerazioni di 
convenienza, sarò libero nel senso dell’autodeterminazione, ma non certo in quello più significativo 
dell’autorealizzazione. La piena realizzazione dell’identità personale non può limitarsi al semplice 
rispetto dell’altrui libertà, prescindendo dalla relazione con l’altro; essa nasce dialogicamente come 
risposta alle nostre relazioni con gli altri e solo attraverso la relazione può tendere alla felicità. 

c)   Neutralità dello Stato. La visione relativistica della libertà, tipica della concezione liberal-
individualistica, ha favorito la confusione tra Stato laico, cioè Stato neutrale e imparziale nei con-
fronti delle varie culture in esso presenti (posizione che condivido pienamente), e Stato indifferente, 
cioè uno Stato che si dichiara incapace di scegliere ovvero di differenziare tra culture diverse (a-
spetto questo che invece mi vede in totale disaccordo). La non possibilità di scelta viene giustificata 
dalla  impossibilità di fissare un ordine tra diverse istanze culturali per via della non esistenza di un 
criterio oggettivo di scelta. Il relativismo culturale sostiene che tutte le culture sono uguali dal mo-
mento che ognuna di esse si costruisce il suo sistema di valori e dal momento che non possiamo di-



 4 

sporre di un criterio esterno con cui fissare gerarchie di valore. Non mi sembra difficile scorgere le 
debolezze di una simile linea di pensiero. In un recente saggio, Boudon evidenzia come siano le 
conseguenze che discendono da certi principi o valori a confermare o invalidare quei principi o va-
lori. Quando dunque certi principi morali si dimostrano capaci, nei fatti, di generare risultati “posi-
tivi” o superiori a quelli che discendono da altri principi, diviene impossibile non riconoscere ad es-
si valenza oggettiva e ha senso parlare di quello che Boudon definisce “progresso morale”. La dif-
ferenza tra relativismo culturale e relatività delle culture è dunque netta. Mentre il relativismo nega, 
in nome della pluralità delle culture, l’esistenza di valori oggettivi o che stanno alla base delle varie 
culture e quindi la possibilità del dialogo culturale, la tesi della relatività culturale vede come rela-
tiva solo la traduzione, la declinazione nei modi di una certa cultura di valori che mantengono una 
loro forza oggettiva. 

d)   Lo Stato laico, cioè neutrale, nel perseguire l’obiettivo di integrare le altre culture adotta 
quale presupposto per l’integrabilità che le culture presenti nel Paese facciano proprio un nu-
cleo fondante di valori, ovvero quelli cui corrispondono i diritti universali dell’uomo. 
L’accettazione da parte di chi è portatore di una particolare cultura di tale nucleo di valori marca la 
soglia al di sotto della quale non è possibile accogliere alcuna legittima richiesta di riconoscimento 
a livello istituzionale per quella cultura. D’altro canto, al di sopra di quella soglia, il compito da 
svolgere è quello di discernere ciò che, di una data cultura, è tollerabile, da ciò che è rispettabile, da 
ciò che è condivisibile. L’identificazione dei tre livelli di giudizio – tollerabilità, rispettabilità, con-
divisibilità – produce una conseguenza pratica significativa, ovvero quella di offrire un criterio sul-
la base del quale procedere all’attribuzione di risorse pubbliche ai vari gruppi di minoranze etno-
culturali presenti nel Paese. Si potrebbe stabilire che le richieste giudicate tollerabili non ricevono 
risorse dallo Stato o dagli enti pubblici; le richieste rispettabili ricevono un riconoscimento  a livel-
lo amministrativo; le richieste condivisibili vengono accolte nell’ordinamento giuridico del Paese 
ospitante, con tutto ciò che comporta in termini di allocazione di risorse pubbliche. 

e)   Lo Stato, in nome dei diritti del cittadino i quali, a differenza dei diritti dell’uomo non hanno 
fondazione giusnaturalistica, destinerà risorse ai gruppi portatori di culture altre per aiutarli 
a evolvere verso posizioni capaci di accogliere i diritti fondamentali dell’uomo. È questo il si-
gnificato della “tolleranza condizionata”: ti aiuto perché tu possa fare posto, dentro la tua matrice 
culturale e secondo i modi propri della tua cultura, ai diritti fondamentali. 

 
Quali sono in conclusione i punti di forza di questo modello? Essi sono sintetizzabili in tre punti: 
 

a)    Il primo pregio è quello di rendere concretamente possibile il dialogo interculturale. In un impor-
tante documento del 1986 del Consiglio d’Europa si legge che l’opzione interculturale implica il 
“riconoscimento dei valori, degli stili di vita… ai quali si riferiscono gli esseri umani nelle loro re-
lazioni con l’altro”. Nel testo si producono esempi e si danno consigli pratici, ma non si chiarisce 
l’interrogativo di fondo, ovvero che cosa si intende per riconoscimento. La proposta appena illu-
strata, invece, consente di definire con rigore cosa debba intendersi per riconoscimento e soprattutto 
di prefigurare uno spazio pubblico in cui una cittadinanza “laica” si rivela capace di valorizzare le 
identità culturali  a patto che non attentino ai diritti umani. 

b)   Il secondo è quello di rendere palese e trasparente a tutti, tanto alle autorità politico-
amministrative e di polizia quanto ai gruppi di immigrati, le regole e i criteri in base ai quali le ri-
chieste di volta in volta avanzate verranno giudicate, eliminando così pericolosi spazi di discrezio-
nalità. 

c)    Infine, attraverso questo modello è possibile avviare un dialogo con quei segmenti del mondo i-
slamico che hanno fatto dell’apertura nei confronti del mondo occidentale la loro ragione d’esistere. 
Inoltre, considerando che l’Islam definisce se stesso come “religione e cultura e politica”, arrivando 
all’affermazione secondo cui se lo Stato islamico è necessario per realizzare il messaggio di Dio, al-
lora  l’essere cittadino non si basa sullo ius sanguinis o sullo ius loci ma sullo ius religioni, sulla 
scorta dei cinque principi illustrati non dovrebbe essere difficile decidere quali richieste avanzate 
dagli immigrati provenienti dal mondo islamico sono accoglibili e quali irricevibili. In sostanza, e-
splicitando al proprio interlocutore il sistema di principi nei quali ci si riconosce, si facilita, oltre 
che la reciproca comprensione, la presa d’atto da parte del nuovo arrivato che i diritti umani hanno 
valore fondante anche per quelle culture che dichiarano di non volerli accogliere. 

 
 
 



 5 

 

 
 
Il dibattito si è articolato su diversi punti tra i quali possono essere richiamati in particolare i seguenti.  
 
 

a) È possibile parlare di evoluzione, di progresso morale senza mettere in crisi i valori di fondo di una cultu-
ra? È possibile, secondo Zamagni, nella misura in cui non si chiede all’ospite di assumere i nostri modi di 
traduzione dei principi universali, spogliandosi della sua cultura e della sua identità, ma solo di sottoscri-
verli. Non esiste differenza di valori di fondo tra cultura occidentale e cultura asiatica; la differenza sta in 
una differente declinazione storica e culturale di tali valori (A. Sen).   

b) Un’ulteriore obiezione riguarda la presunta universalità dei diritti fondamentali, che, a molti dei presenti 
in sala, sembra insostenibile. Il nucleo di valori cui si fa riferimento è in realtà quello prodotto dalla cul-
tura occidentale. Zamagni non nega che gran parte del mondo islamico non si riconosce in questi principi. 
Tuttavia ritiene compito dell’Occidente, che attraverso un lungo processo di evoluzione è arrivato a distil-
lare un nucleo originario di valori, porsi al servizio degli altri, per guidarli sulla via di un progresso morale 
che, tenendo conto della diversa identità e cultura, porti alla consapevolezza di una condivisibilità univer-
sale di valori. 

c) Per valutare le conseguenze di certi valori (combattendo il relativismo culturale), come sostiene Zamagni 
al punto 3) del suo modello, è innegabilmente necessario rifarsi a quegli stessi valori. Si entra così in un 
circolo vizioso. Come uscirne? Secondo Zamagni se ne esce valutando la coerenza e la non contradditto-
rietà delle conseguenze rispetto ai principi, evitando così uno scontro tra principi aprioristico che non la-
scerebbe spazio al dialogo.  

d) La posizione di Zamagni è in fondo molto vicina a quella di Sartori. In che cosa consiste la differenza so-
stanziale? In realtà, Zamagni va oltre la posizione di Sartori. L’individualismo, che rispetta solo a livello 
privato e non pubblico l’identità, non è per Zamagni sufficiente e accettabile. All’essere umano, portatore 
di diritto, spetta per un principio di giustizia, il riconoscimento e il rispetto a livello pubblico. 

e) L’individuo, secondo Zamagni, diventa persona perché si relaziona con gli altri. In questo modo tende al-
la felicità. L’uso di questo termine lascia molte perplessità. In realtà il termine felicità è  usato in senso di 
“eudamonia”. La felicità è la proprietà della relazione tra uomo e uomo. Fondamentale è il recupero della 
dimensione della relazionalità che l’individualismo ha negato. Non basta accumulare beni e servizi per 
tendere o aumentare la felicità (aumenta solo l’utilità). 

f) Da parte di un insegnante si evidenzia la difficoltà di capire e applicare un dialogo interculturale. Secon-
do Zamagni, il modello proposto permette di avere a disposizione strumenti chiari e idonei per rendere 
possibile tale dialogo, sottolineando la differenza sostanziale tra “dialogo”, inteso come comunicazione 
profonda che presuppone un confronto tra principi, e semplice “conversazione”, ovvero la possibilità di 
parlare con l’altro in termini vaghi e non specifici. 

 
 

Riferimenti bibliografici 
 
Appadurai, A.,  Modernità in polvere, Meltemi, Milano 2000. 
Barman, Z., Dentro la globalizzazione: le conseguenze sulle persone, Laterza, Roma 2000. 
Boudon, R., Il senso dei valori, il Mulino, Bologna 2000. 
Galeotti, A.E., Multiculturalismo, Liguori, Napoli 1999. 
Kymlicka, W., “Associazioni etniche e cittadinanza democratica”, in Ricerca, 3, 2000.  
Mandudi, A., Jihad in Islam, The Holy Coran Pu. House, Beirut 1980. 
Mandudi, A., The Islam law and Constitution, Islamic Publications, Lahore 1980. 
Sandel, M., Liberalism and the limits of Justice, Cambridge University Press, Cambridge 1998. 
Sartori, G., Pluralismo, multiculturalismo e estranei, Rizzoli, Milano 2000. 
Sen, A., Laicismo indiano, Feltrinelli, Milano 1999. 
Sen, A., La ricchezza della ragione, il Mulino, Bologna 2000. 
Taylor, C., Multiculturalismo, Anabasi, Milano 1993. 

 
PRINCIPALI APPROFONDIMENTI DEL DIBATTITO 

 


