Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

VIALE TERESA MICHEL, 2 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. 0131-222474/225087 FAx 0131- 288298

E-MAIL: acsal @acsal.org WEB SITE: www.acsal.org

GIOVEDI CULTURALI

L’ETICA DEI DIRITTI TRA PACE E GUERRA

Sintesi della conferenza di martedi 23 novembre 2004

Relatori : GIULIANO PONTARA, docente di Filosofia pratica (Universita di
Stoccolma); VALTER CORALLUZZO, docente di Scienza politica (Universita di
Perugia) e MAURILIO GUASCO, docente di Storia del Pensiero Politico
Contemporaneo (Universita di Alessandria)

In piena armonia con il pensiero di Norberto Bobbio (al ricordo del quale ¢ dedicato I’incontro,
aperto da un saluto del professor Andrea Bobbio, figlio del grande filosofo piemontese),
GIULIANO PONTARA inizia la sua riflessione soffermandosi sull’angoscia che il problema
della guerra e delle sue possibili alternative suscita nell’epoca contemporanea. Il relatore
ricorda che Bobbio, gia nelle sue pubblicazioni dei primi anni *60, definisce la guerra come la
questione piu rilevante, e ritiene che non sia ormai piu possibile giustificarla. Fu quindi
inaspettata la presa di posizione che lo stesso Bobbio assunse nel "91, quando affermo che a suo
giudizio la prima guerra in Iraq era una guerra giusta. Egli intendeva dire che il conflitto era
legalmente giusto, non eticamente giusto, cio¢ che esso era conforme al diritto internazionale e
alla Carta delle Nazioni Unite. Nel suo argomentare Bobbio muoveva criticamente da una
dottrina dei diritti fondamentali dell’'uomo, considerandoli come produzioni storiche. Anche il
professor Pontara si richiama a questa dottrina dei diritti, prendendo in considerazione i diritti
universali intesi come rivendicazioni giustificate che richiedono potere per essere rispettate e
implementate. Il diritto alla vita, a non essere torturati, martoriati, sono diritti universali in quanto
universalmente voluti da ogni essere umano. Per la loro universalita essi riguardano le
generazioni odierne, ma anche quelle passate e soprattutto quelle future, e non sopportano alcuna
violazione. Neppure quelle operate in difesa dei diritti universali stessi. Coerentemente con
questa posizione non sarebbe ammissibile il ricorso alla guerra in nome del diritto all’ingerenza
umanitaria. Tanto meno oggi, quando la guerra, definita dalla Carta delle Nazioni Unite come un
flagello che gli uomini devono impegnarsi a cancellare definitivamente, ¢ divenuta nella realta
una strage continua e crescente, soprattutto di innocenti.

La guerra moderna, precisamente dalla prima guerra mondiale in poi, si ¢ caratterizzata
per la presenza di armi sempre piu sofisticate e con maggiore potenza distruttiva, nonché per le
possibili conseguenze devastanti sul piano ambientale, ma soprattutto, come detto, per la sempre
maggiore strage di innocenti, oltre che di combattenti. Per innocente si intende quella persona, o
quel gruppo di persone ai quali non possono essere ascritte violazioni di diritti fondamentali. Tra i
casi paradigmatici citati dal relatore vi sono i bambini, i disabili mentali, le generazioni future e
anche gli animali. Ora, a partire dalla prima guerra mondiale, definita come una guerra fra grandi
potenze europee per spartirsi le spoglie del mondo, ha inizio una vera e propria carneficina di
innocenti. Se si pensa, poi, alla seconda guerra mondiale, ¢ evidente che le potenze che hanno
combattuto Hitler, come molti studiosi rilevano, a loro volta hanno commesso delle violenze

1



atroci, in alcuni casi persino maggiori rispetto a quelle commesse dai nazisti. Si potrebbe anzi
dire che le democrazie occidentali viste non dall’interno, bensi attraverso i loro rapporti con il
resto del mondo, sono state per certi aspetti forme di nazismo diluite.

Nel pensiero contemporaneo ci sono forti ragioni che fanno pensare sempre piu alla
guerra come a una via bloccata, come a un vicolo cieco, non solo riferendosi alla guerra
tradizionale, ma anche rispetto a interventi di organizzazioni internazionali in uno Stato (le
cosiddette “guerre umanitarie”), alla guerriglia, alle guerre civili e anche al terrorismo. Ragioni
che si possono sintetizzare in un elenco puntuale. In primo luogo, la guerra ¢ diventata sempre
pill un massacro su scala industriale, spesso autorizzato; essa & sempre distruzione di vite e
inflizione immane di sofferenze. Quindi, anche in ragione dei mezzi che vengono utilizzati,
quando si inizia un conflitto si ha I’assoluta certezza di ottenere come risultato un male di vaste
proporzioni. In secondo luogo, diventa sempre piu alta la probabilita che durante la guerra
s’inneschino processi di de-umanizzazione, brutalizzazione e de-responsabilizzazione dei
singoli. Del resto, gia oggi assistiamo a un processo di globalizzazione della brutalita, con la
possibilita concreta di una guerra che distrugga ’'umanita intera. In terzo luogo, crescono i
processi di militarizzazione della societa, e vi ¢ il rischio che il ricorso a forme massicce di
violenza armata porti alla distruzione, improvvisa o graduale, di quelle istituzioni democratiche
che sono necessarie per una tutela effettiva dei diritti umani fondamentali. Come ultima ragione
per comprendere la pericolosita della guerra, si deve prendere coscienza del fatto che la guerra
rischia di crearne sempre di nuove. In effetti, in una continua escalation, il conflitto si ¢
globalizzato e la sua distruttivita potenziale ¢ aumentata a dismisura: si pensi al solo fatto che
nell’arco di duemila-tremila anni siamo passati dall’'uso di archi e frecce, all’'uso di armi da
fuoco, fino a quello di armi di distruzione di massa. L’uomo, al contrario, non ¢ sostanzialmente
cambiato nel corso del processo storico; I’impulso distruttivo ha sempre fatto parte della sua
natura, oggi come ieri. Oggigiorno, pero, a ogni guerra I’umanitd ha la possibilita concreta di
distruggere se stessa. Dal 1945 in poi, infatti, ogni conflitto porta con sé il rischio di una guerra
totale. Anche Norberto Bobbio, osserva il relatore, ragiono in pili occasioni su come i progressi
nel campo della tecnica si siano sviluppati pit velocemente delle capacita di controllo dell’'uomo
su di essi, e su come una guerra termonucleare, magari innescata per sbaglio, nell’arco di un’ora
possa distruggere I’'umanita intera.

La situazione sembra oggi ulteriormente aggravata. In proposito, Pontara esplicita la
preoccupazione che a livello mondiale siano diffuse inquietanti tendenze naziste. Gia Primo
Levi scrisse ne “I sommersi e i salvati” che molti segni facevano pensare a un persistente influsso
dell’ideologia hitleriana, che interpretava il mondo come il teatro della lotta per la supremazia.
Nel Mein Kampf la vita era rappresentata come 1’eterna vittoria dei forti sui piu deboli, nella
quale il forte veniva identificato come il vincente, come il rappresentante della forza economica,
militare, 'uomo dalla razza pura e della salute biologica. Parimenti il perdente impersonificava il
debole e I’etnicamente impuro, e la guerra veniva considerata come lo strumento naturale di
selezione, 1’igiene dei popoli, attraverso la quale veniva assicurata la supremazia del gruppo
migliore. L’ideologia del vincitore del pensiero nazista, considerata una legge naturale, veniva
elevata a principio normativo supremo, secondo il quale il vincitore acquisiva il diritto assoluto di
esercitare la sua forza ed il suo potere. La volonta del piu forte viene assunta a criterio ultimo di
cio che & giusto e ingiusto, e la vittoria ottenuta ¢ il fine che giustifica ogni mezzo usato. Sotto
questo aspetto i tribunali rappresentano sempre i tribunali del vincitore; e questa &, difficile
negarlo, una visione oggi presente sia nel mondo Occidentale che in quello Orientale. Esempio
emblematico di questo modo d’agire ¢ dato dalla supremazia degli Stati Uniti d’America che si
presentano come grande potenza democratica, ma in realta rivestono il ruolo di suprema potenza
militare.

Conclusivamente, il professor Pontara si chiede se ci siano e quali siano le vie alternative
a una diffusione generalizzata della violenza. Di fronte al grande flagello della guerra, i Paesi
che hanno contribuito alla redazione della Carta delle Nazioni Unite hanno giurato di volersene



liberare completamente; ma come si puo rispondere a questa necessita? Quali sono le “vie della
pace”? 1l relatore, dopo aver messo in discussione 1’affermazione secondo cui la guerra ¢
inevitabile, un male che dobbiamo accettare in quanto intrinsecamente legato alla natura
dell’uomo, illustra tre vie differenti: la prima ¢ la via del pacifismo economico, che vuole
realizzare la pace attraverso radicali cambiamenti nelle strutture economiche inique a cui sono
intrinsecamente connesse massicce violazioni di diritti umani fondamentali. La seconda via ¢
quella del pacifismo giuridico, il quale trasmette 1’idea che si possa arrivare a un sistema di
diritto internazionale democratico senza violenza. L’ultima alternativa proposta fa capo al
pacifismo etico, il quale investe sul potenziamento delle risorse spirituali e morali costruttive
dell’uvomo e della donna, tramite le quali si riescano a tenere sotto controllo gli impulsi distruttivi
umani. Pontara ricorda anche il richiamo alla non violenza attiva, attraverso 1’uso di metodi
alternativi di lotta che aiutino a superare la logica di potenza degli Stati e contribuiscano a
bandire per sempre il ricorso alla guerra. Queste tre vie si incrociano, non si escludono, ma si
compenetrano in forza di una dialettica tra mezzi e fini, fra strutture, istituzioni e comportamenti
umani che si condizionano a vicenda.

VALTER CORALLUZZO svolge le sue riflessioni partendo da una prospettiva realista. Come
gia osservo Stanley Hoffmann ci sono posizioni molto diverse all’interno di questa corrente di
pensiero, anche se i vari studiosi hanno tutti come minimo comune denominatore due principi:
’assunto statocentrico e il postulato di anarchia. Secondo il realismo, infatti, la politica vede
come attori principali gli Stati, che si presentano come soggetti razionali ed egoisti, tesi al proprio
interesse sulla base di calcoli tra costi e benefici. Si ritiene anche che 1’ambito della politica
internazionale sia strutturalmente anarchico e che quindi la condizione di anarchia, come
mancanza di una autorita superiore di governo, sia ineliminabile.

Nell’ambito delle relazioni internazionali, i realisti spesso vengono definiti come
immorali o amorali; infatti, partendo dal postulato di anarchia, non vi sarebbe modo di evitare
I’attuazione di una politica di potenza, anche spietata. Agli inizi degli anni *90, Felix Oppenheim,
occupandosi del rapporto tra considerazioni morali e le scelte degli stati nell’arena internazionale,
afferma che sarebbe irrazionale tentare di convincere uno stato a perseguire fini etici, se questi
ultimi appaiono in contrasto con I’interesse nazionale. Per Oppenheim 1’unica situazione in cui
si puo lasciare spazio alla morale in politica internazionale, ¢ proprio quando I’interesse
nazionale non viene toccato, ovvero quando uno Stato, agendo tramite parametri di giudizio etico
o morale, non influisce negativamente sull’attuazione dei propri interessi pitt 0 meno immediati.
Questa problematica trova spazio anche parlando di intervento umanitario. Se nella politica
internazionale la difesa dei principi di liberta e democrazia fosse intesa da tutti gli Stati come una
missione globale, si andrebbe incontro al sacrificio dell’interesse nazionale. L’unico tipo
d’intervento possibile in un’ottica realistica, ¢ quindi I’intervento selettivo, gia messo in atto
dagli Stati Uniti d’America e dall’Europa Occidentale, che negli anni *90 si sono adoperati per la
difesa della liberta e della democrazia, ma solo in contesti geopolitici nei quali esistevano
interessi a loro favorevoli.

Edward Luttwak nell’articolo pubblicato nel 1999 “Diamo una possibilita alla guerra”,
sferra un attacco violentissimo all’interventismo umanitario degli Stati Uniti e dell’Occidente,
argomentando che, nonostante che la guerra sia un grande male, raccoglie in sé anche una grande
virtu: ¢ in grado di risolvere i conflitti politici e portare la pace. Per il discusso politologo
americano bisogna permettere agli scontri di continuare finché non si raggiunge un’intesa, perché
la guerra porta la pace soltanto dopo aver superato 1’apice della violenza. Naturale conseguenza
di cio ¢ I’aspra critica agli interventi umanitari guidati dall’ONU, che non hanno lasciato sfogare
compiutamente le ragioni dello scontro e hanno perpetuato uno stato di tensione e conflittualita
diffusa. Luttwak sostiene anche che le moderne societa occidentali liberaldemocratiche sono
affette da post-eroismo per quanto riguarda i costi che una guerra comporta. L’umanita non ¢ pit
disposta ad affrontare fino in fondo una guerra, perché pervasa da un’esagerata preoccupazione



derivante dal voler limitare il numero delle vittime, di una qualunque delle parti in causa, e di
contenere il piu possibile i costi. Il problema viene affrontato anche da Umberto Eco, il quale
suddivide le guerre in due tipologie. La prima ¢ la paleoguerra, che ha come unico fine quello di
distruggere quanti pit nemici possibile, mentre in secondo luogo, egli parla di una forma di neo-
guerra, affermatasi dalla prima guerra del Golfo in poi, nella quale la necessita primaria ¢ quella
che non muoia nessuno degli appartenenti al nostro esercito ed al nostro popolo, e allo stesso
tempo, che si uccidano quanti meno avversari ¢ possibile.

La questione rimane controversa. Tuttavia, osserva il relatore, oggi sembra essere in atto
un duplice processo: da una parte, vi € una sorta di imborghesimento del barbaro (identificato
nel terrorista globalizzato, nel kamikaze, ecc.), il quale sfrutta tutti i mezzi che la modernita mette
a disposizione, e dall’altra parte, vi & un imbarbarimento del borghese, che, al di la della retorica
umanitaria, adotta sempre piu il principio della guerra senza limiti, ovvero senza tabu giuridici o
morali.

MAURILIO GUASCO, all’inizio del suo intervento, si sofferma sulle tre possibili vie
perseguibili nell’arena internazionale per raggiungere la pace: la via dell’etica, quella
dell’economia, e infine la via giuridica. Manifestando il proprio accordo con le tesi proposte da
Giuliano Pontata, il relatore osserva perd come, grazie al potenziamento delle ragioni spirituali, si
possa consolidare, all’interno della corrente pacifista, il ruolo che viene ad avere la motivazione
religiosa.

E con I’emergere della prima guerra mondiale che per la prima volta i teologi cristiani
ritengono totalmente superata la teoria della guerra giusta. Tra il 1914 ed il 1915 vengono
pubblicati diversi articoli in cui si afferma che quella teoria, che aveva funzionato fino a pochi
anni prima, ora non vale piu; essa faceva riferimento ad un determinato tipo di conflitto che ¢
stato di fatto superato. Nello stesso periodo si fa strada un elemento nuovo, I’obiezione di
coscienza, e si inizia a riflettere sulla sua portata e sulle sue conseguenze. I primi obiettori non si
pongono in contrasto con la legge, anzi, accettano persino il carcere come alternativa alla
coscrizione militare; ma successivamente la questione si amplia al riconoscimento di nuovi diritti.

La riflessione religiosa su questo argomento deriva dal Vangelo di Matteo, nel passo in
cui si racconta che San Pietro, per difendere Gesu, sfodera la spada, ma Gesu gli risponde: “Pensi
forse che non potrei fare appello al Padre, e mi manderebbero dodici legioni di angeli”. Gesu si
trova nella situazione di potersi difendere ma sceglie di non farlo; di fronte all’alternativa di
uccidere oppure di essere ucciso, preferisce quest’ultima. Allo stesso modo, sempre riferendosi
alle Sacre Scritture, I’imperativo categorico ru non uccidere ¢ presente tanto nel Nuovo come
nell’ Antico Testamento, e rimane 1’elemento fondante di tutta la teoria della non-violenza. In
tempi pil recenti, invece, cresce una cultura che da per scontato che il pacifismo sia una scelta
utopica, quando non una follia. Primo fra tutti, quest’approccio si ritrova nel fascismo italiano,
che considera i pacifisti come meri traditori della patria e amici del nemico, ma ritorna anche in
certa retorica dell’attuale dibattito politico. In pochi, invece, sottolineano, come forse sarebbe
opportuno, le ambiguita dell’interventismo democratico che si attua tramite la convinzione che
la guerra debba essere svolta perché finalmente sara [’ultima. Dare il via ad uno scontro armato
per cercare di creare una democrazia ¢ veramente un pericoloso paradosso.

A cura di Valentina Maffei



