
 1

 

 
�

���������������������������������������	
��

����

 
L’ETICA DEI DIRITTI TRA PACE E GUERRA  

 
Sintesi della conferenza di martedì 23 novembre 2004 

 
Relatori : GIULIANO PONTARA, docente di Filosofia pratica (Università di 
Stoccolma); VALTER CORALLUZZO, docente di Scienza politica (Università di 
Perugia) e MAURILIO GUASCO, docente di Storia del Pensiero Politico 
Contemporaneo (Università di Alessandria) 

 

 
 
 
In piena armonia con il pensiero di Norberto Bobbio (al ricordo del quale è dedicato l’incontro, 
aperto da un saluto del professor Andrea Bobbio, figlio del grande filosofo piemontese), 
GIULIANO PONTARA inizia la sua riflessione soffermandosi sull’angoscia che il problema 
della guerra e delle sue possibili alternative suscita nell’epoca contemporanea. Il relatore 
ricorda che Bobbio, già nelle sue pubblicazioni dei primi anni ’60, definisce la guerra come la 
questione più rilevante, e ritiene che non sia ormai più possibile giustificarla. Fu quindi 
inaspettata la presa di posizione che lo stesso Bobbio assunse nel ’91, quando affermò che a suo 
giudizio la prima guerra in Iraq era una guerra giusta. Egli intendeva dire che il conflitto era 
legalmente giusto, non eticamente giusto, cioè che esso era conforme al diritto internazionale e 
alla Carta delle Nazioni Unite. Nel suo argomentare Bobbio muoveva criticamente da una 
dottrina dei diritti fondamentali dell’uomo, considerandoli come produzioni storiche. Anche il 
professor Pontara si richiama a questa dottrina dei diritti, prendendo in considerazione i diritti 
universali intesi come rivendicazioni giustificate che richiedono potere per essere rispettate e 
implementate. Il diritto alla vita, a non essere torturati, martoriati, sono diritti universali in quanto 
universalmente voluti da ogni essere umano. Per la loro universalità essi riguardano le 
generazioni odierne, ma anche quelle passate e soprattutto quelle future, e non sopportano alcuna 
violazione. Neppure quelle operate in difesa dei diritti universali stessi. Coerentemente con 
questa posizione non sarebbe ammissibile il ricorso alla guerra in nome del diritto all’ingerenza 
umanitaria. Tanto meno oggi, quando la guerra, definita dalla Carta delle Nazioni Unite come un 
flagello che gli uomini devono impegnarsi a cancellare definitivamente, è divenuta nella realtà 
una strage continua e crescente, soprattutto di innocenti.  

La guerra moderna, precisamente dalla prima guerra mondiale in poi, si è caratterizzata 
per la presenza di armi sempre più sofisticate e con maggiore potenza distruttiva, nonché per le 
possibili conseguenze devastanti sul piano ambientale, ma soprattutto, come detto, per la sempre 
maggiore strage di innocenti, oltre che di combattenti. Per innocente si intende quella persona, o 
quel gruppo di persone ai quali non possono essere ascritte violazioni di diritti fondamentali. Tra i 
casi paradigmatici citati dal relatore vi sono i bambini, i disabili mentali, le generazioni future e 
anche gli animali. Ora, a partire dalla prima guerra mondiale, definita come una guerra fra grandi 
potenze europee per spartirsi le spoglie del mondo, ha inizio una vera e propria carneficina di 
innocenti. Se si pensa, poi, alla seconda guerra mondiale, è evidente che le potenze che hanno 
combattuto Hitler, come molti studiosi rilevano, a loro volta hanno commesso delle violenze 

Associazione 
Cultura & Sviluppo - Alessandria 

 

VIALE TERESA MICHEL, 2 - 15100 ALESSANDRIA 
TEL. 0131- 222474/225087 FAX 0131- 288298 

 E-MAIL: acsal@acsal.org WEB SITE: www.acsal.org  



 2

atroci, in alcuni casi persino maggiori rispetto a quelle commesse dai nazisti. Si potrebbe anzi 
dire che le democrazie occidentali viste non dall’interno, bensì attraverso i loro rapporti con il 
resto del mondo, sono state per certi aspetti forme di nazismo diluite.  

Nel pensiero contemporaneo ci sono forti ragioni che fanno pensare sempre più alla 
guerra come a una via bloccata, come a un vicolo cieco, non solo riferendosi alla guerra 
tradizionale, ma anche rispetto a interventi di organizzazioni internazionali in uno Stato (le 
cosiddette “guerre umanitarie”), alla guerriglia, alle guerre civili e anche al terrorismo. Ragioni 
che si possono sintetizzare in un elenco puntuale. In primo luogo, la guerra è diventata sempre 
più un massacro su scala industriale, spesso autorizzato; essa è sempre distruzione di vite e 
inflizione immane di sofferenze. Quindi, anche in ragione dei mezzi che vengono utilizzati, 
quando si inizia un conflitto si ha l’assoluta certezza di ottenere come risultato un male di vaste 
proporzioni. In secondo luogo, diventa sempre più alta la probabilità che durante la guerra 
s’inneschino processi di de-umanizzazione, brutalizzazione e de-responsabilizzazione dei 
singoli. Del resto, già oggi assistiamo a un processo di globalizzazione della brutalità, con la 
possibilità concreta di una guerra che distrugga l’umanità intera. In terzo luogo, crescono i 
processi di militarizzazione della società, e vi è il rischio che il ricorso a forme massicce di 
violenza armata porti alla distruzione, improvvisa o graduale, di quelle istituzioni democratiche 
che sono necessarie per una tutela effettiva dei diritti umani fondamentali. Come ultima ragione 
per comprendere la pericolosità della guerra, si deve prendere coscienza del fatto che la guerra 
rischia di crearne sempre di nuove. In effetti, in una continua escalation, il conflitto si è 
globalizzato e la sua distruttività potenziale è aumentata a dismisura: si pensi al solo fatto che 
nell’arco di duemila-tremila anni siamo passati dall’uso di archi e frecce, all’uso di armi da 
fuoco, fino a quello di armi di distruzione di massa. L’uomo, al contrario, non è sostanzialmente 
cambiato nel corso del processo storico; l’impulso distruttivo ha sempre fatto parte della sua 
natura, oggi come ieri. Oggigiorno, però, a ogni guerra l’umanità ha la possibilità concreta di 
distruggere se stessa. Dal 1945 in poi, infatti, ogni conflitto porta con sé il rischio di una guerra 
totale. Anche Norberto Bobbio, osserva il relatore, ragionò in più occasioni su come i progressi 
nel campo della tecnica si siano sviluppati più velocemente delle capacità di controllo dell’uomo 
su di essi, e su come una guerra termonucleare, magari innescata per sbaglio, nell’arco di un’ora 
possa distruggere l’umanità intera.  

La situazione sembra oggi ulteriormente aggravata. In proposito, Pontara esplicita la 
preoccupazione che a livello mondiale siano diffuse inquietanti tendenze naziste. Già Primo 
Levi scrisse ne “I sommersi e i salvati” che molti segni facevano pensare a un persistente influsso 
dell’ideologia hitleriana, che interpretava il mondo come il teatro della lotta per la supremazia. 
Nel Mein Kampf la vita era rappresentata come l’eterna vittoria dei forti sui più deboli, nella 
quale il forte veniva identificato come il vincente, come il rappresentante della forza economica, 
militare, l’uomo dalla razza pura e della salute biologica. Parimenti il perdente impersonificava il 
debole e l’etnicamente impuro, e la guerra veniva considerata come lo strumento naturale di 
selezione, l’igiene dei popoli, attraverso la quale veniva assicurata la supremazia del gruppo 
migliore. L’ideologia del vincitore del pensiero nazista, considerata una legge naturale, veniva 
elevata a principio normativo supremo, secondo il quale il vincitore acquisiva il diritto assoluto di 
esercitare la sua forza ed il suo potere. La volontà del più forte viene assunta a criterio ultimo di 
ciò che è giusto e ingiusto, e la vittoria ottenuta è il fine che giustifica ogni mezzo usato. Sotto 
questo aspetto i tribunali rappresentano sempre i tribunali del vincitore; e questa è, difficile 
negarlo, una visione oggi presente sia nel mondo Occidentale che in quello Orientale. Esempio 
emblematico di questo modo d’agire è dato dalla supremazia degli Stati Uniti d’America che si 
presentano come grande potenza democratica, ma in realtà rivestono il ruolo di suprema potenza 
militare. 

Conclusivamente, il professor Pontara si chiede se ci siano e quali siano le vie alternative 
a una diffusione generalizzata della violenza. Di fronte al grande flagello della guerra, i Paesi 
che hanno contribuito alla redazione della Carta delle Nazioni Unite hanno giurato di volersene 



 3

liberare completamente; ma come si può rispondere a questa necessità? Quali sono le “vie della 
pace”? Il relatore, dopo aver messo in discussione l’affermazione secondo cui la guerra è 
inevitabile, un male che dobbiamo accettare in quanto intrinsecamente legato alla natura 
dell’uomo, illustra tre vie differenti: la prima è la via del pacifismo economico, che vuole 
realizzare la pace attraverso radicali cambiamenti nelle strutture economiche inique a cui sono 
intrinsecamente connesse massicce violazioni di diritti umani fondamentali. La seconda via è 
quella del pacifismo giuridico, il quale trasmette l’idea che si possa arrivare a un sistema di 
diritto internazionale democratico senza violenza. L’ultima alternativa proposta fa capo al 
pacifismo etico, il quale investe sul potenziamento delle risorse spirituali e morali costruttive 
dell’uomo e della donna, tramite le quali si riescano a tenere sotto controllo gli impulsi distruttivi 
umani. Pontara ricorda anche il richiamo alla non violenza attiva, attraverso l’uso di metodi 
alternativi di lotta che aiutino a superare la logica di potenza degli Stati e contribuiscano a 
bandire per sempre il ricorso alla guerra. Queste tre vie si incrociano, non si escludono, ma si 
compenetrano in forza di una dialettica tra mezzi e fini, fra strutture, istituzioni e comportamenti 
umani che si condizionano a vicenda. 

 
VALTER CORALLUZZO svolge le sue riflessioni partendo da una prospettiva realista. Come 
già osservò Stanley Hoffmann ci sono posizioni molto diverse all’interno di questa corrente di 
pensiero, anche se i vari studiosi hanno tutti come minimo comune denominatore due principi: 
l’assunto statocentrico e il postulato di anarchia. Secondo il realismo, infatti, la politica vede 
come attori principali gli Stati, che si presentano come soggetti razionali ed egoisti, tesi al proprio 
interesse sulla base di calcoli tra costi e benefici. Si ritiene anche che l’ambito della politica 
internazionale sia strutturalmente anarchico e che quindi la condizione di anarchia, come 
mancanza di una autorità superiore di governo, sia ineliminabile. 

Nell’ambito delle relazioni internazionali, i realisti spesso vengono definiti come 
immorali o amorali; infatti, partendo dal postulato di anarchia, non vi sarebbe modo di evitare 
l’attuazione di una politica di potenza, anche spietata. Agli inizi degli anni ’90, Felix Oppenheim, 
occupandosi del rapporto tra considerazioni morali e le scelte degli stati nell’arena internazionale, 
afferma che sarebbe irrazionale tentare di convincere uno stato a perseguire fini etici, se questi 
ultimi appaiono in contrasto con l’interesse nazionale. Per Oppenheim l’unica situazione in cui 
si può lasciare  spazio alla morale in politica internazionale, è proprio quando l’interesse 
nazionale non viene toccato, ovvero quando uno Stato, agendo tramite parametri di giudizio etico 
o morale, non influisce negativamente sull’attuazione dei propri interessi più o meno immediati. 
Questa problematica trova spazio anche parlando di intervento umanitario. Se nella politica 
internazionale la difesa dei principi di libertà e democrazia fosse intesa da tutti gli Stati come una 
missione globale, si andrebbe incontro al sacrificio dell’interesse nazionale. L’unico tipo 
d’intervento possibile in un’ottica realistica, è quindi l’intervento selettivo, già messo in atto 
dagli Stati Uniti d’America e dall’Europa Occidentale, che negli anni ’90 si sono adoperati per la 
difesa della libertà e della democrazia, ma solo in contesti geopolitici nei quali esistevano 
interessi a loro favorevoli. 

Edward Luttwak nell’articolo pubblicato nel 1999 “Diamo una possibilità alla guerra”, 
sferra un attacco violentissimo all’interventismo umanitario degli Stati Uniti  e dell’Occidente, 
argomentando che, nonostante che la guerra sia un grande male, raccoglie in sé anche una grande 
virtù: è in grado di risolvere i conflitti politici e portare la pace. Per il discusso politologo 
americano bisogna permettere agli scontri di continuare finché non si raggiunge un’intesa, perché 
la guerra porta la pace soltanto dopo aver superato l’apice della violenza. Naturale conseguenza 
di ciò è l’aspra critica agli interventi umanitari guidati dall’ONU, che non hanno lasciato sfogare 
compiutamente le ragioni dello scontro e hanno perpetuato uno stato di tensione e conflittualità 
diffusa. Luttwak sostiene anche che le moderne società occidentali liberaldemocratiche sono 
affette da post-eroismo per quanto riguarda i costi che una guerra comporta. L’umanità non è più 
disposta ad affrontare fino in fondo una guerra, perché pervasa da un’esagerata preoccupazione 



 4

derivante dal voler limitare il numero delle vittime, di una qualunque delle parti in causa, e di 
contenere il più possibile i costi. Il problema viene affrontato anche da Umberto Eco, il quale 
suddivide le guerre in due tipologie. La prima è la paleoguerra, che ha come unico fine quello di 
distruggere quanti più nemici possibile, mentre in secondo luogo, egli parla di una forma di neo-
guerra, affermatasi dalla prima guerra del Golfo in poi, nella quale la necessità primaria è quella 
che non muoia nessuno degli appartenenti al nostro esercito ed al nostro popolo, e allo stesso 
tempo, che si uccidano quanti meno avversari è possibile.  

La questione rimane controversa. Tuttavia, osserva il relatore, oggi sembra essere in atto 
un duplice processo: da una parte, vi è una sorta di imborghesimento del barbaro (identificato 
nel terrorista globalizzato, nel kamikaze, ecc.), il quale sfrutta tutti i mezzi che la modernità mette 
a disposizione, e dall’altra parte, vi è un imbarbarimento del borghese, che, al di là della retorica 
umanitaria, adotta sempre più il principio della guerra senza limiti, ovvero senza tabù giuridici o 
morali. 
 
MAURILIO GUASCO, all’inizio del suo intervento, si sofferma sulle tre possibili vie 
perseguibili nell’arena internazionale per raggiungere la pace: la via dell’etica, quella 
dell’economia, e infine la via giuridica. Manifestando il proprio accordo con le tesi proposte da 
Giuliano Pontata, il relatore osserva però come, grazie al potenziamento delle ragioni spirituali, si 
possa consolidare, all’interno della corrente pacifista, il ruolo che viene ad avere la motivazione 
religiosa. 

È con l’emergere della prima guerra mondiale che per la prima volta i teologi cristiani 
ritengono totalmente superata la teoria della guerra giusta. Tra il 1914 ed il 1915 vengono 
pubblicati diversi articoli in cui si afferma che quella teoria, che aveva funzionato fino a pochi 
anni prima, ora non vale più; essa faceva riferimento ad un determinato tipo di conflitto che è 
stato di fatto superato. Nello stesso periodo si fa strada un elemento nuovo, l’obiezione di 
coscienza, e si inizia a riflettere sulla sua portata e sulle sue conseguenze. I primi obiettori non si 
pongono in contrasto con la legge, anzi, accettano persino il carcere come alternativa alla 
coscrizione militare; ma successivamente la questione si amplia al riconoscimento di nuovi diritti.  

La riflessione religiosa su questo argomento deriva dal Vangelo di Matteo, nel passo in 
cui si racconta che San Pietro, per difendere Gesù, sfodera la spada, ma Gesù gli risponde: “Pensi 
forse che non potrei fare appello al Padre, e mi manderebbero dodici legioni di angeli”. Gesù si 
trova nella situazione di potersi difendere ma sceglie di non farlo; di fronte all’alternativa di 
uccidere oppure di essere ucciso, preferisce quest’ultima. Allo stesso modo, sempre riferendosi 
alle Sacre Scritture, l’imperativo categorico tu non uccidere è presente tanto nel Nuovo come 
nell’Antico Testamento, e rimane l’elemento fondante di tutta la teoria della non-violenza. In 
tempi più recenti, invece, cresce una cultura che dà per scontato che il pacifismo sia una scelta 
utopica, quando non una follia. Primo fra tutti, quest’approccio si ritrova nel fascismo italiano, 
che considera i pacifisti come meri traditori della patria e amici del nemico, ma ritorna anche in 
certa retorica dell’attuale dibattito politico. In pochi, invece, sottolineano, come forse sarebbe 
opportuno, le ambiguità dell’interventismo democratico che si attua tramite la convinzione che 
la guerra debba essere svolta perché finalmente sarà l’ultima. Dare il via ad uno scontro armato 
per cercare di creare una democrazia è veramente un pericoloso paradosso. 
 
 

A cura di Valentina Maffei 
 


